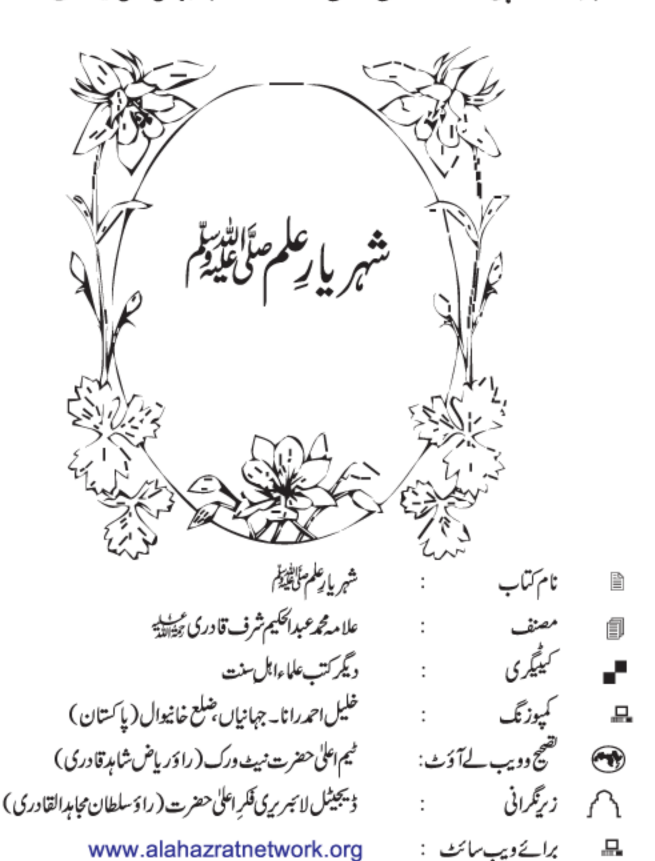




#### کتب ِ علماء اہل سنت کا آن لائن سلسله ...اب بہتر فارمیث کے ساتھ



# شهريارعكم ملكظية

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے، جو ظاہر اور پوشیدہ کا جاننے والا ہے، اس کے لئے آسانوں اور زمین کے غیب کا علم ہو کے غیب کاعلم ہے، اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء کوغیب کی جو خبریں چاہیں بذر بعہ وحی عطا فرما کیں، اور صلوٰۃ وسلام ہو اس کے برگزیدہ رسول منگالیکی اور اُمیدوں کے مرکز نبی منگالیکی اور آپ کی پیکر تقویٰ وطہارت آل پاک اور اصحاب بر۔

الله تعالی نے اپنے نبی کریم مگاللیکے کو بے شار فضائل و کمالات سے نواز ا،ان میں سے ایک بیہ ہے کہ آپ کو تمام اولین و آخرین کے علوم سے زیادہ علوم عطافر مائے ،اور آپ کو بہت می خفی چیزوں پر آگا ہی فرمائی ،اور بیاللہ تعالیٰ کی عادت شریفہ ہے کہ وہ اپنے نیک بندول یعنی انبیاء کرام اور اولیاء عظام پرخفی چیزیں منکشف فرما تا ہے۔

# غيب كى تعريف

ولائل کے بیان کرنے سے پہلے ضروری ہے کہ غیب کی تعریف کی جائے ، تا کہ مقصد واضح طور پرسا منے آجائے ، علامہ بیضا وی فرماتے ہیں:

غیب سے مرادوہ چیز ہے جس کا ادراک نہ حواس کرسکیں اور نہ ہی بیہ بداہتِ عقل سے معلوم ہو سکے ،اس کی دوشمیں ہیں۔

> ا۔وہ غیب ہے جس پرکوئی دلیل قائم نہ ہو، اللہ تعالیٰ کے اس فر مان مبارک "وَعِندَهُ مَفَاتِهُ الْفَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ"

(سورة الانعام ، آيت ۵۹)

"اوراس کے پاس غیب کی جابیاں ہیں جنہیں اس کے سواکوئی نہیں جانتا"

سے مرادیمی ہے۔

۲۔وہ غیب ہے جس پر دلیل قائم کی گئی ہو، جیسے خالق کا ئنات اوراس کی صفات، قیامت اوراس کے حالات، اور اس آیت"یوڈ مِنُونَ بِالْغَیْب" میں یہی مراد ہے۔

( قاضى عبدالله بينياوي تفسير بينياوي، برحاشيه سالكوني م ١٢٨)

الله تعالى كارشاد "يُومِنُونَ بِالْغَيْبِ" كَيْقْسِر مِن علامه بيضاوي لكت بين:

"لغت میں ایمان کامعنی تصدیق ہے ..... بعض اوقات اس کا اطلاق وٹوق کے معنی پر بھی ہوتا ہے، اور اللہ تعالیٰ کے اس فرمان "یوُمِنُونَ بِالْفَیْب" میں دونوں معنی مناسب ہیں۔

( قاضى عبدالله بيضاوى تفسير بيضاوى، برحاشيه سالكوفى ج ٢٠٠٣ ـ ١٢٣٣)

ان دونوں تصریحات سے واضح ہوگیا کہ عام مومن اس غیب کو جانتے ہیں، جس پردلیل قائم ہو، کیونکہ جب ایمان کامعنی تصدیق ہے اور تصدیق علم کی قتم ہے تو اللہ تعالی کے فرمان" یوڈ میٹون بالْفیڈب کامعنی بیہوا کہ سلمان غیب کو جانتے ہیں اور وہ اس غیب کو جان سکتے ہیں جس پر دلیل قائم ہو، اور اللہ تعالیٰ کا بتانا اس کی سب سے قوی دلیل ہے۔

علامه زرقانی فرماتے ہیں:

"الله تعالى في جميس غيب برايمان لاف كالسي صورت مكلف كيا ب، جب كه وه جمار ك لي الله تعالى في الله تعالى في المحول ويتا ب، امام غزالى رحمه الله تعالى في "احياء العلوم" كحواشي ميس السي طرف اشاره فرمايا ب" -

(علامهمين عبدالباقى زرقانى ،شرح مواب لدنيه ج ٤٠٩٥)

غور کا مقام ہے کہ جب عام مسلمانوں کا بیرحال ہے کہ (وہ غیب جانتے ہیں) توسوچئے کہ اولیاء کرام اور انبیاء کرام اور خصوصاً حضور سیدعالم من اللی ایک علم غیب کا کیاعالم ہوگا؟

قرآنی آیات

قرآن کریم کی بہت ی آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کاٹٹیکا کو بہت سے مخفی امور کاعلم عطافر مایا ہے، ہم ان میں سے چند آیات کا ذکر کرتے ہیں۔

ا- مَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجْتَبِي مِن رُّسُلِهِ مَن يَشَاءُ

(سورة آل عمران،آيت 14)

"الله تعالیٰ کی شان نہیں کہ تہمیں غیب برآگاہ کردے، ہاں! الله تعالیٰ چن لیتا ہے جے

جاہے،اوروہاللہ تعالیٰ کےرسول ہیں''۔

٢- عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُطْهِدُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً إِلَّا مَنِ ادْتَضَى مِن دَّسُولِ (سورة الجن ، آيت ٢٦)
د و بَى ذاتى طور پر ہرغيب كا جائے والا ہے، تو وہ اپنے غيب خاص پر اپنے پسنديدہ رسولوں
کےعلاوہ کى کو کامل اطلاع نہيں دیتا''۔

٣- تِلْكَ مِنْ أَنبَاء الْغَيْب نُوحِیْها إِلَیْك (سورة ہود،آیت ٣٩) ''اے نبی (مَّلَّا اَلْمَیْمِ) بیغیب کی خبریں ہیں جنہیں ہم آپ کی طرف وحی کرتے ہیں''۔ ۴-وَمَا هُوَ عَلَی الْغَیْبِ بِضَنِیْن (سورة الْکویر،آیت۲۲) ''اوریہ نبی (مُحِمْ مصطفے مَلَّا اِلْمَالِمِیْمَ) غیب کی خبردینے میں بخیل نہیں''۔

٥-وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيْما

(سورة النساء آيت ١١٣)

''اورآپ کووہ علوم غیبیہاورا حکام شرع سکھائے جن کوآپ خودنہیں جان سکتے تھے اورآپ پر اللہ تعالیٰ کا بڑافضل ہے''۔

٢-الرَّحْمَنُ (١)عَلَّمَ الْقُرْآنَ (٢) عَلَقَ الْإِنسَانَ (٣)عَلَّمَهُ الْبَيَانَ (٣) (سورة الرَّمْن)
در حمان نے (اپنے محبوب مصطفع سَلَّقَیْمُ ) کوقر آن سکھایا اس نے انسان کامل (محم مصطفع ملَّقَیْمُ ) کوقر آن سکھایا اس نے انسان کامل (محم مصطفع ملَّقَیْمُ ) کوقر آن سکھایا اس کے انسان کامل (محم مصطفع ملَّقَیْمُ ) کو پیدا کیا (اور) ان کو ما کان وما یکون (یعنی جو پچھ ہوا طاور جو پچھ ہوگا) کا بیان سکھایا ''۔

# احاديث مباركه

اس موضوع پر کثیراحادیث وارد ہیں، ہم اختصار کے پیش نظراس جگہ صرف چنداحادیث پیش کرتے ہیں، حضرت معاذ ابن جبل رضی اللہ تعالی عنہ ہے روایت ہے کہ ایک روز حضورا قدس سکاٹلیکم کوضح کی نماز ہیں تاخیر ہوگئی، پھر آپ سکاٹلیکم آشریف لائے اورنماز پڑھانے کے بعد فرمایا!

" بے شک ہم جہیں بتاتے ہیں کہ آج صبح تمہارے پاس آنے سے ہمیں کس چیز نے روکا، ہم رات کو کھڑے ہوئے اور جس قدر اللہ تعالیٰ نے چاہا ہم نے نماز پڑھی، پس نماز میں او گھ آگئی، یہاں تک کہ ہم بیدار ہوئے تو ہم اپنے رب کی بارگاہ میں بہترین حالت میں حاضر تھے، اللہ تعالیٰ نے فر مایا: اے محمد (منگانیکینے) کیا آپ جانتے ہیں؟ کہ مقربین فرشتے کس چیز کے بارے میں جھکڑر ہے تھے؟ میں نے عرض کیا: اے میرے رب میں نہیں جانتا، پس ہم نے دیکھا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنادست رحمت

(وضاحت۔حدیث شریف میں اللہ تعالیٰ کے لئے یک اور اُنٹ اور کا ثبات ہے، اور بیاز قبیل متنابہات ہے، اور میاز قبیل متنابہات ہے، اور کی حقیقت تک جاری عقل کی رسائی نہیں ہے، اللہ تعالی جسم، ہاتھ اور پوروں سے پاک ہے۔ شرف قادری) جارے کا ندھوں کے درمیان رکھا، یہاں تک کہ ہم نے اس کے پوروں کی شھنڈک اپنے سینے میں محسوس کی، پس جمارے گئے ہر چیز روشن ہوگئی اور ہم نے اسے پہچان لیا''۔

(الام احد بن تنبل مسندالام احد بن تنبل مطبوعه والانفكر، بيروت، ج ۵ جس ٢٢٢٢)

''حضرت ابو بکرصدیق رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ رسول الله مالی فی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ رسول الله مالی جگہ تشریف فرما رہے، یہاں تک کہ جب چاشت کا وقت ہوا، رسول الله مالی جگہ تشریف فرما رہے، یہاں تک کہ ظہر، عصر، مغرب اور عشاء اوا فرمائی، اس دوران آپ نے کہ تشریف لے گئے، حضرت ابو بکر دوران آپ نے کسی سے گفتگو نہیں فرمائی، پھر آپ اُٹھ کر گھر تشریف لے گئے، حضرت ابو بکر صدیق نے سوال کیا تو آپ نے فرمایا: ہاں! ہمارے سامنے دنیا اور آخرت میں ہونے والے تمام امور پیش کئے گئے''۔

(امام احد بن خبل مسندام ماحد بن خبل مطبوعدوا رالفكر، بيروت، ج٥، ص١٣٣٣)

'' طارق ابن شہاب روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کوفر ماتے ہوئے سنا: کہ نبی اکرم ملائی کی ابندا سے لے کر جنتیوں کے جنت اور دوز خیوں کے دوزخ میں داخل ہونے کی خبردی، اسے جس نے یا در کھا سویا در کھا، جو بھول گیا سو بھول گیا''۔

(الام محمد بن المعيل بخارى محيح بخارى ، عجبًا تى دېلى ، چا، م سام ۲۵)

" حضرت حذیفہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ ہمارے درمیان حضور نبی کریم مظافید کم کے میں ہوئے، آپ نے مجلس میں قیامت تک ہونے والی کوئی چیز نہیں چھوڑی جسے بیان نہ فرمادیا ہو، جس نے اِسے یا در کھا، یا در کھا اور جس نے بھلادیا، بھلادیا، میرے ساتھیوں کواس واقعہ کاعلم ہے، ان میں سے کوئی چیزیائی جاتی ہے جسے میں بھول

چکا ہوتا ہوں،اسے میں دیکھتا ہوں تو وہ یا د آ جاتی ہے، جیسے کہ ایک فخض دوسر کے خض کے چہرے کو یا دکرتا ہو، جب وہ اس سے غائب ہوجا تا ہے، پھر جب اسے دیکھتا ہے تو پہچان لیتا ہے''۔

## (ا مام سلم بن تحاج قشیری مسلم شریف، مجتبائی دیلی، ج۲جس ۴۹۹)

'' حضرت ابوزیدرضی الله تعالی عنه بیان کرتے ہیں کہ رسول الله مظافیہ نے ہمیں صبح کی نماز پڑھائی، اور منبر پرتشریف فرما ہو کر ہمیں خطاب فرمایا، یہاں تک کہ ظہر کا وقت آگیا، چنا نچہ آپ اُترے اور نماز پڑھائی، پھر منبر پرتشریف فرما ہوئے اور ہمیں عصر تک خطاب فرمایا، پھر اُترے اور نماز اوا فرمائی اور پھر منبر پرجلوہ افروز ہوئے اور ہمیں خطاب فرمایا حتیٰ کہ سورج غروب ہوگیا، پس آپ نے ہمیں گزشتہ اور آنے والے واقعات کی خبر دی، پس ہم میں سے سب سے بڑا عالم وہ ہے جوزیا وہ حافظے والا ہے''۔

## (امام سلم بن بحاج قشیری مسلم شریف، مجتبائی ویلی، ج۲ج ۴۹۰)

" حضرت ثوبان رضى الله تعالى عنه يه مروى ہے كه نبى اكرم مَا اللهُ عَلَم اللهِ عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه ا

بے شک اللہ تعالی نے ہمارے لئے زمین کوسمیٹ دیا، یہاں تک کہ ہم نے اس کے مشرقی اور مغربی حصوں کود مکھ لیا ہے''۔

## (امام سلم بن تحاج قشیری مسلم شریف، عجبیا تی دہلی، ج ۲ جس ۱۳۹۰)

حضرت انس بن ما لک رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے روایت ہے کہ پچھلوگوں نے حضور نبی اکرم ملکا لیکی ہے بکثر ت سوال کئے، پس ایک دن آ پے تشریف لائے اور منبر پرجلوہ افروز ہو کرفر مایا:

'' پوچھوہم سے! تم جس چیز کے بارے میں بھی سوال کرو گے ہم جواب دیں گے(یہاں تک کہ حضرت انس بن ما لک نے کہا)ایک آ دمی جس کی نسبت اس کے باپ کے علاوہ دوسرے شخص کی طرف کی جاتی تھی ،اس نے عرض کیا!اے اللہ تعالیٰ کے نبی میراباپ کون ہے؟ آپ می اللہ کے غیر مایا! تیراباپ حذافہ ہے''۔

### (ا مام سلم بن تحاج قشیری مسلم شریف، محبتا تی دہلی، ج۲جس ۱۳۹۰)

ہم کہتے ہیں کہا گراللہ تعالیٰ نے اپنے نبی مانی ایکے کم کو وسیع علم نہ عطا فر مایا ہوتا تو حضور نبی اکرم مانی کی کے اب مطلقاً بینہ فر ماتے کہ جو چا ہو پوچھو۔

مشہورمفسر سُدَی کہتے ہیں کہرسول الله مالی نے فرمایا کہ ہمارے سامنے ہماری اُمت مٹی کی مور تیوں کی شکل میں

پیش کی گئی، جیسے حضرت آ دم علیہ السلام کے سامنے پیش کی گئی تھی، ہمیں بتایا گیا کہ ان میں سے کون ہم پر ایمان لائے گا اور کون ہمارا اٹکار کرکے کا فر ہوگا، یہ بات منافقین کو پینچی تو انہوں نے بطور استہزاء کہا کہ محمد (منافقین) کا خیال ہے کہ جولوگ ابھی پیدا بھی نہیں ہوئے ان کے بارے میں جانے ہیں کہ ان میں سے کون ان پر ایمان لائے گا اور کون ان تکار کرے گا، حالا تکہ ہم ان کے ساتھ ہیں اور وہ ہمیں پہچانے نہیں، جب یہ بات رسول اللہ منافقی ہم کو پہنچی کو آئے ہم کا اور کون انکار کرے گا، حالا تکہ ہم ان کے ساتھ ہیں اور وہ ہمیں پہچانے نہیں، جب یہ بات رسول اللہ منافقی ہم کو پہنچی کو آئے ہم کا اور فرمایا :

ان لوگوں کا کیا حال ہے، جنہوں نے ہمارے علم پراعتراض کیا ہے، تم قیامت تک واقع ہونے والی کی بھی چیز کے بارے بیں سوال کروہم تہہیں اس کی خبردیں گے، حضرت عبداللہ بن حذافہ ہمی رضی اللہ تعالی عنہ کھڑے ہوئے اور عرض کیا : یا رسول اللہ! میرا باپ کون ہے؟ (کیونکہ لوگ ان کے نسب میں شک کرتے تھے) فرمایا! تمہارا باپ حذافہ ہے، پھر حضرت عمرفاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے کھڑے ہوکر عرض کیا : یارسول اللہ! ہم اللہ تعالی کے دین ہونے، قرآن کے امام ہونے اور آپ ماللہ عنی ہونے کی راضی ہیں، آپ ہمیں معاف فرمائیں کہ اللہ تعالی آپ سے درگز رفرمائے، نبی اکرم پرراضی ہیں، آپ ہمیں معاف فرمائیں کہ اللہ تعالی آپ سے درگز رفرمائے، نبی اکرم ماللہ غیرائی بازرہوگے؟۔

### (الام على بن محمد ابراتيم بغدادي بفسير خازن مطبوعه مصطفيّه البابي مصر: ج اج ٣٨٢)

امام بخاری، حضرت ابوموی اشعری رضی اُللہ تعالی عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم مالی آیک آسے اُلی اشیاء کے بارے میں سوال کیا جنہیں آپ نے ناپند فرمایا، جب لوگوں نے اس قتم کے بکثرت سوالات کئے تو آپ مالی آئے جلال میں آگئے اور لوگوں سے فرمایا کہتم جو چاہوہم سے پوچھو، پس ایک شخص نے پوچھا میرا باپ کون ہے؟ فرمایا تیرا فرمایا تیرا باپ حذافہ ہے، پھرایک دوسر کے خص نے اُٹھ کرعرض کیا، میرا باپ کون ہے؟ آپ می الکی خورمایا! تیرا باپ شدیدکا آزاد کردہ غلام سالم ہے۔

# (امام مجمه بن المعيل بخارى، بخارى شريف، محبتا كى دہلى، جايس ۲۰–۱۹)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ ایک بھیٹریا چرواہے کے پاس آیا اور اس کی ایک بکری اُٹھا کر لے گیا، چرواہے نے اس کا تعاقب کر کے اس سے بکری چھٹرالی، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ فرماتے ہیں کہ بھیڑیا ایک ٹیلے پر چڑھا اور اپنی دُم پاؤں کے بنچ دہا کر بیٹھ گیا، اور کہنے لگا: اللہ تعالیٰ نے مجھے رزق عطافر مایا،
تونے اس کا قصد کیا اور مجھ سے چھین لیا، چروا ہے نے کہا، اللہ کی شم میں نے آج کی طرح بھی بھیڑ ہے کو کلام
کرتے ہوئے نہیں دیکھا، بھیڑ ہے نے کہا: اس سے بھی زیادہ تعجب خیز بات بیہ ہے کہ ایک مرد کامل وو پھر یلے
میدانوں اور مجوروں کے درمیان (مدینہ منورہ) میں موجود ہے، جو تنہیں ماضی اور مستقبل کی خبریں دیتا ہے،
حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عند فرماتے ہیں کہ وہ چرواہا یہودی تھا، وہ حضور اکرم کاللی خدمت میں حاضر ہوا
اور بیوا قعہ عرض کیا، نبی اکرم کاللی خذمت میں کی تصدیق فرمائی اور وہ مسلمان ہوگیا (شرح السنة)۔

(خطیب ابوعبداللدین محم عبدالله تیم بیزی مشکلو قشریف مطبوعد کرا چی جس ۱۹۵)

علامه شهاب الدين احرقسطلاني، شارح بخاري فرمات بين:

امام طبرانی، حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنه ہے روایت کرتے ہیں که رسول الله سکا لیکی نے فرمایا! بے شک الله تعالی نے ہمارے لئے دنیا کو بلند کیا، پس ہم دنیا اور اس میں قیامت تک ہونے والے واقعات کو اس طرح دیکھ رہے ہیں جیسے کہ ہم اپنی تبھیلی کودیکھتے ہیں۔

(امام شهاب الدين احمد بن محمد قسطلاني ، مواجب لدنيه مع شرح زرقاني ، مطبوعه معر ١٣٩٢ه ، ج ع ، ص ٢٣٣) علامه زرقاني حديث شريف ك ان الفاظ "ان الله قد رفع لي الدنيا" كي شرح مين فرمات بين :

"اسطرح كهم في ونياكى تمام چيزوں كااحاط كرليا" \_

#### نيزلکھتے ہیں :

'' پھر چونکہ آپ سچے ہیں اور آپ کے ارشاد پرعقیدہ رکھنا واجب ہے، اس لئے معلوم ہوا کہ آپ کی وفات کے بعد لوگوں کے سامنے جو واقعات بھی رونما ہوں وہ ان ہی واقعات میں سے ہیں جنہیں آپ نے اسی وفت ملاحظہ فرمایا، جب دنیا آپ کے لئے پیش کی گئی''۔

(علامهمين عبدالباقى زرقانى شرح مواهب، ج ٤٩٠٧)

صحابی رسول حضرت سوادین قارب رضی الله تعالی عنه نے نبی اکرم منگالیکی کم بارگاہ میں اشعار پڑھ کرسنائے جن میں سے ایک شعربیتھا ۔

## فـــاشهـدان الله لا رب غيـره

#### وانك مسامون عسلسي كسل غسائسب

(عبداللدين محمد بن عبدالوماب تحبري مختصر سيرت رسول مطبوعه مكتب سلفيه لاجور ، ١٩)

(پس میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں ، اور کے شک آپ کو ہر غیب کا امین بنایا گیاہے)

اب بیرتو ظاہری بات ہے کہ نبی اکرم ملاقید نم ہرغیب کے امین تب ہی ہوسکتے ہیں کہ آپ اس کے عالم بھی ہوں ، اور اگر بیر کہنا شرک ہوتا جیسا کہ وہائی کہتے ہیں تو حضور ملاقید نماس کا سخت اٹکار فر ماتے ، حالانکہ آپ نے انہیں منع نہیں فرمایا ، تو معلوم ہوا کہ بیشرک نہیں۔

ابن ہشام روایت کرتے ہیں کہ فتح کمہ کے سال جب حضور طالطیخ ابیت اللہ شریف کا طواف کررہے تھے قو فضالہ بن عمر لیٹی نے حضور کوشہید کرنے کا ارادہ کیا، پس جب وہ قریب ہوئے تو آپ نے فرمایا کیاتم فضالہ ہو؟ کہنے گے ہاں یا رسول اللہ! بیس فضالہ ہوں، فرمایا تو اپنے دل میں کیا منصوبہ تیار کررہا تھا؟ کہنے گئے بچھ بھی نہیں میں تو اللہ تعالیٰ کا ذکر کررہا تھا، آپ مظالی نے مسکراتے ہوئے فرمایا! اللہ تعالیٰ سے معافی ما گو، پھر آپ مظالیہ نے اپنا دست مبارک مبارک ان کے سینے پر رکھا تو ان کا دل پر سکون ہوگیا، فضالہ کہتے تھے کہ اللہ کی تم حضور مظالیہ نے اپنا دست مبارک ابھی میرے نزد یک حضور مظالیہ نے سے اُٹھایا نہیں تھا کہ میری یہ کیفیت ہوگئی کہ اللہ تعالیٰ کی کوئی مخلوق بھی میرے نزد یک حضور مظالیہ نے سے اُٹھایا نہیں تھا کہ میری یہ کیفیت ہوگئی کہ اللہ تعالیٰ کی کوئی مخلوق بھی میرے نزد یک حضور مظالیہ نے سے اُٹھایا نہیں تھا کہ میری یہ کیفیت ہوگئی کہ اللہ تعالیٰ کی کوئی مخلوق بھی میرے نزد یک حضور مظالیہ نے سے اُٹھایا نہیں تھا کہ میری یہ کیفیت ہوگئی کہ اللہ تعالیٰ کی کوئی مخلوق بھی میرے نزد میک حضور مظالیہ نے سے اُٹھایا نہیں تھا کہ میری سے کیفیت ہوگئی کہ اللہ تعالیٰ کی کوئی مخلوق بھی میرے نہیں۔

( وُ اكْتُر مُحَدِّ معيدرمضان البوطي ، فقد السير ق ، مطبوعه دا رالفكر ، بيروت ، ص١٣٣ ) ( امام عبدالملك بن صنام ، السير ق النوبية مع الروض الانف، طبع ما تان ، ٢٢ م ٢٠٠٧)

# مغتيبات خمسهاورروح

الله تعالی فرما تاہے:

إِنَّ اللَّهَ عِندَةُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزَلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَلْرِينَفُسْ مَّافَا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَلْرِينَفُسْ مَّافَا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَلْدِي نَفْسْ بِأَى أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْر تَلْدِي نَفْسْ بِأَى أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْر " بَعْنَكُ قَيامت كَاعَمُ اللَّه تَعَالَى بَى كَياس ب، وبى بارش برسا تا ب، وبى جا نتا ہے كہ ماں کے پیٹ میں کیا ہے، اور کوئی فخص نہیں جانتا کہ وہ کل کیا کرےگا، اور کوئی نہیں جانتا ہے کہ اُسے کہاں موت آئے گی، بے شک اللہ تعالی جانئے والا اور خبرر کھنے والا ہے''۔
کیا یہ آیہ کریمہ اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ ان پانچ چیزوں کاعلم اللہ تعالی کے ساتھ خاص ہے اور اس کے سواان کاعلم کسی کو حاصل نہیں ہوسکتا؟ حق ہہے کہ ان پانچ چیزوں کاعلم بلکہ ہر غیب کاعلم اللہ تعالیٰ کے لئے خاص ہے، اللہ تعالیٰ جے چاہتا ہے تعلیم فرما دیتا ہے، اسے علم عطافر مانے سے روکنے والا کوئی نہیں، اللہ تعالیٰ کافر مان ہے :
ولا یہ جی چاہتا ہے تعلیم فرما دیتا ہے، اسے علم عطافر مانے سے روکنے والا کوئی نہیں، اللہ تعالیٰ کافر مان ہے :
ولا یہ جی چاہتا ہے تعلیم فرما دیتا ہے، اسے علم علی میں سے کچھ نہیں پاتے، مگر جتناوہ چاہے''۔
د'اوروہ (بندے) اس کے علم میں سے پچھ نہیں پاتے، مگر جتناوہ چاہے''۔

قيامت كاعلم

الله تعالیٰ نے فرمایا:

عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً، إِلَّا مَنِ ادْتَضَى مِن رَّسُولِ (سورة الجن: آیت ۲۷-۱۷) (وئی) ذاتی طور پر ہرغیب کا جاننے والا ہے، تو وہ اپنے غیب خاص پرسوائے اپنے پہندیدہ رسولوں کے کسی کو کامل اطلاع نہیں دیتا۔

علامه زمحشرى معتزلى الني تفسير مي لكست بين :

"مِنْ دَّسُوْل " سے ان لوگوں کا بیان ہے جو کو اللہ تعالی نے چُن لیا ہے لینی اللہ تعالی نے اپنے غیب خاص پر انہی لوگوں کو مطلع فر ماتا ہے جنہیں اس نے خاص طور پر منصب نبوت کے لئے چُن لیا ہے، ہر پہندیدہ اور برگزیدہ فخص مراد نہیں ہے'۔

پھر فرماتے ہیں :

"اس آیت میں کرامات کے بطلان کا بیان ہے کیونکہ جن لوگوں کی طرف کرامات کی نسبت کی جاتی ہے وہ رسول نہیں ہیں، اللہ تعالی نے غیب پرمطلع کرنے کے لئے پہندیدہ بندوں میں سے فقط رسولوں کو خاص کیا ہے''۔

(جارالله محمود بن عمرز مخشری بتفسیرالکشاف:مطبوعها نتشارات آفماب بتهران، ج۴،۳۰)

علامہ ذخشری چونکہ معتزلی فرقہ ہے تعلق رکھتے ہیں ،ان کی طرف سے کرامات کا انکاران کے ندہب اعتزال پر ہنی

ہے جس کا کثیر مفسرین نے رو فرمایا ہے۔ امام رازی رحمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

"الله تعالی کاارشاد ہے فلا یہ ظہر علی غیب احدادہ اپنے غیب خاص پر کسی کومسلط نہیں کرتا، اس ارشادی اس نے بیٹ اس کے بہ اور ان وقت پر محمول کرتے ہیں، ہماری اس بات کی تا ئید اس سے بھی ہوتی ہے، کہ بیآ بت الله تعالی کے فرمان "اِنْ اَدِیْ اَ قَریْبٌ مَّا تُوْعَدُوْنَ " کے بعدواقع ہے جس کا اس سے بھی ہوتی ہے، کہ بیآ بت الله تعالی کے فرمان "اِنْ اَدِیْ اَ قَریْبٌ مَّا تُوْعَدُوْنَ " کے بعدواقع ہے جس کا مطلب بیہ کہ میں وقوع قیامت کے وقت کو (ازخود) نہیں جانتا کہ اس آبت میں اس بات پرکوئی دلالت نہیں کہ الله تعالی غیوب (پوشیدہ چیزوں) میں سے کسی غیب کو کسی پرظا ہر نہیں فرما تا، بلکہ اس کا معنی بیہ کہ الله تعالی اس غیب خاص (وقت وقوع قیامت) کسی پرظا ہر نہیں فرما تا (سوائے اپنے پہند بیدہ رسولوں کے) "
اس نے بعد فرماتے ہیں :

"اگریسوال کیا جائے کہ جبتم نے اس غیب کو وقوع قیامت پرمحمول کیا ہے تو اللہ تعالی نے یہ کیے فرمایا اِلّا مَنِ ارْ
تخصی مِنْ دَّسُولِ مگر پہندیدہ رسولوں کو ، حالا تکہ یہ غیب تو اپنے رسولوں میں سے کی پر بھی ظاہر نہیں فرما تا ، تو ہم
کہیں گے کہ اللہ تعالیٰ قیامت کے قریب ظاہر فرما دے گا اور یہ کیے نہیں ہوسکتا جب کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے " و کوم تشقق السَّماء عُبالْفَمامِ و کون کا المملئے گئے تُنْویدا اور جس دن آسان بادلوں کے ساتھ بھٹ پڑیں گے اور فرشتے جوتی ور جوتی خوب اُتارے جائیں گے) اور بلا شبہ فرشتوں کو اس وقت قیامت کے بریا ہونے کا علم ہوجائے گا"۔

(الام محمد بن عمر دازي: تفسير كبير ، مطبعه بهيه ، مصر ، ج ۴۳، ص ۱۲۸)

بعض آیوں میں جودرایت کی نفی واقع ہوئی ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد میں ہے "وَ مَا تَدُدِیْ نَفْسْ مَّا فَا تَکْسِیْ عَدَّا وَمَا تَدُدِیْ نَفْسْ اور حَیلے ہے فاتک سِیٹ عَدًا وَمَا تَدُدِیْ نَفْسْ بِاَیِّ اَرْضِ تَمُوْتُ " تو اس کا مطلب بیہ ہے کہ کوئی شخص اپنی کوشش اور خیلے ہے معلوم نہیں کرسکتا کہ وہ کل کیا کرے گا، اور زمین کے کس خطے میں مرے گا، اس کا بیمطلب ہر گزنہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ جا ہے بھی تو ان چیزوں کاعلم کسی کونییں دے سکتا۔

علامه بدرالدين عيني شرح بخارى ميس لفظ درايت كي تحقيق كرتے موئے لكھتے ہيں:

" ألدِّ رَايَةُ إِكْتِسَابُ عِلْمِ الشَّىء بِحِيلَةٍ" يعنى درايت حيليك ما تحكى چيز كم عاصل كرف كوكت إلى-

(علامه بدرالدين محمود بن احميني: عمرة القارى:مطبوعه احياالتراث العربي، بيروت: ج1: ٣٩٣)

# وقوعِ قیامت کے وفت کاعلم

متقد مین کااس میں اختلاف رہاہے کہ کیا نبی اکرم ملی اللہ کا گئی کے بتلانے سے وقوع قیامت کا وقت معلوم ہے یانہیں۔اس بارے میں دو ند جب ہیں:

(۱) بعض علماء کا فدہب رہے کہ حضور ملا ایک میں ہنا یا گیا کہ قیامت فلاں وفت آنی ہے، کیکن خوب ذہن نشین رہے کہ رہ بات انہوں نے اپنی تحقیق کے مطابق اور اپنی نظر کی رسائی کے لحاظ سے کہی ہے، اور ایسا ہر گزنہیں ہے کہ (نعوذ باللہ تعالیٰ) انہوں نے شانِ مصطفے ملی ایک تنقیص کے ارادے سے رہ بات کہی ہے۔

(۲) دوسراند ہب اس سلسلہ میں بیہ ہے کہ حضور سال اللہ کا کہ وقوع قیامت کے وقت کاعلم بھی اللہ تعالیٰ نے عطافر مایا ہے، اور کسی فریق برکوئی طعن نہیں ہے۔

معتزلہ فرقہ نے اللہ تعالیٰ کے ارشاد "فلکا یک طُھو عکمی غَیْبِهِ آُحَداً ، إِلَّا مَنِ ادْتَحَمَّی مِن دَّسُول (اللہ تعالیٰ غیب فاص پراپنے پہندیدہ رسولوں کے سواکسی کو مسلط نہیں فرما تا) ہے دو چیزوں کی نفی پر دلیل قائم کی ہے، ایک تو کراماتِ اولیاء کی نفی اور دوسری ہی کہ اللہ تعالیٰ ولیوں کو غیب پر مطلع نہیں فرما تا، اس کا ماحاصل ہیہ ہے کہ اس آیت کریمہ میں "غیب" سے مراد وقوع قیامت کا وقت لیا گیا ہے، اور جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ اس پراپ بعض رسولوں کو مطلع فرما دے۔

علامة تفتازانى فان كارد كرت بوع فرمايا:

"اس جگه" غیب "عموم کے لئے نہیں بلکہ مطلق ہے یا معین غیب مراد ہے، اور وہ سیاق (یعنی روشِ کلام اور سلسلۃ آیات کے ربط ) کے قریبے سے وقوع قیامت کا وقت ہے، اور کچھ بعید نہیں ہے کہ اللہ تعالی اس غیب پر بعض رسولوں کو مطلع فرمادے خواہ وہ رسلِ ملائکہ ہوں یا رسلِ بشر"۔

(علامه مسعود بن عمرَ تفتاز اني: شرح مقاصد بمطبوعه دارالمعارف نعمانيه، لا مور: ج٢٠٩٥ ٢٠٥)

علامه سید محمود آلوی رحمه الله تعالی علم قیامت کے بارے میں لکھتے ہیں: '' بیامرجائز ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے حبیب مناتیکی کو قیامت قائم ہونے کے وقت کی کامل طور پراطلاع دی ہو،لیکن اس طریقے سے نہیں کہ آپ کاعلم ،علم الہی کے مشابہ ہو،اوراللہ سبحانہ تعالیٰ نے کسی حکمت کی وجہ سے حضور طلاع نے پراس کا اخفاء واجب کر دیا ہو کہ اس کے علم کو پوشیدہ رکھیں اور بیعلم حضور طلاع کے خواص میں سے ہو، تا ہم مجھے اس پر کوئی قطعی دلیل حاصل نہیں ہوئی'۔

(علامهمودآلوي: تفسيرروح المعاني مطبوعة تبران، ج٢١٩ص١٠١)

علامة رطبى فرماتے ہيں:

'' جس شخص نے حضور منگالی نی اسطہ کے بغیران پانچ چیزوں میں سے کسی چیز کے علم کا دعویٰ کیا تو وہ اپنے دعویٰ میں جھوٹا ہے''۔

(الف\_علامه احمد بن المحل فسطلانی ، فتح الباری مطبوعه مصطفط البابی ، مصر ، ج اجس ۱۳۳۲) (ب علامه بدرالدین محمود بن احمد بینی ، عمد ة القاری ، مطبوعه احیاءالتر اث العربی ، بیروت ، ج اجس ۴۹۹)

(ج علام على من سلطان محمد القارى ، مرقاة ، مطبوعه مكتبه المدادية ملتان ، ج ايس ٢٥٠)

(د ـ علامه سيمحمود آلوي، روح المعاني، ج٢١٩،٩٠٠)

اس کا مفاداس کے سوا کچھ نہیں کہ جس مخص نے ان پانچ چیزوں میں سے کسی چیز کے علم کا دعویٰ حضور سکا لٹیکٹر کے واسطے سے کیا وہ اپنے دعویٰ میں سچا ہے، وگرنہ حضور سکا لٹیکٹر کے واسطے کے بغیر کی قیدلگانے کا کوئی مطلب نہیں رہےگا۔

علامه سيوطى رحمه الله تعالى فرماتے ہيں:

" بعض علاء کا فد جب بد ہے کہ حضور مل اللہ کے چیزوں کاعلم بھی دیا گیا ہے اور آپ وقت وقت میں ملاء کا فد جب بدے کہ حضور مل اللہ کا بھی علم ہے مرآپ کواس کے پوشیدہ رکھنے کا تھم ہے ''۔

(علامه عبد الرحمان بن الي بكرسيوطى: خصائص كبرى مطبوعه كمتبه توربيرضوبيه، قيصل آباد، ج٢،٥٥٥) علامه عبد الباقى زرقانى ماكلى فرمات بين:

"الله تعالى نے نبى اكرم مالينيكم كو يا نجے غيوں كى جا بيوں كے سوا دوسرے علوم عطا

## فرمائے ہیں، اور کہا گیا ہے کہ ان کاعلم بھی عطا کیا گیا ہے اور دوسروں کو ہتلانے کا تھم نہیں ہے، جیسے کہ خصائص کبری میں ہے'۔

(علامهمم بن عبدالباقی زرقانی شرح مواجب لدندیم طبوعه عامره مصر، ج ۱۰۰۱)

علامه محم عبد الرؤف مناوى ، جامع صغيرى شرح فيض القدير مين فرمات بين:

(الام عبدالرؤف مناوى: فيض القدير بمطبوعه بيروت: ج٣٥٨)

اسيخ زمانے كغوث سيدى عبدالعزيز دباغ رحمداللدتعالى فرماتے بين:

(علامه ابن المبارك سلجاسى: الابرية بمطبوع مصطفط البابي بمصر بص ١٨٨٣)

امام احدرضا قادرى بريلوى رحمه الله تعالى فرمات بين:

''کیا آیاتِ فدکورہ (۳۱-۳۴)اس بات کی دلیل ہیں کہ امور خمسہ کاعلم اللہ تعالیٰ کی ذات میں منحصر ہے اوراسی کے ساتھ مخصوص ہے؟

اس سوال كاجواب دية موئ امام احمد رضاخال بريلوى رحمه الله تعالى فرمات بي!

"ان آیات کی دلالت تو مطلق اختصاص پر بھی نہیں ہے چہ جائیکہ بیخصوصی اختصاص پر دلالت کرتی ہوں، آپ نے دیکھانہیں کہ ان پانچ میں سے بعض میں تو کوئی چیز الی نہیں جو مطلق اختصاص پر مطلق کے اللہ تعالی فرما تا ہے: وَیُدُنَدِّ لُ الْفَیْدُثُ (وہ بارش برسا تا ہے) اور فرما تا ہے: وَیُدُنَدِّ لُ الْفَیْدُثُ وہ جانتا ہے) اور ہو کچھرحموں میں ہے وہ جانتا ہے) اور

ہم بیشلیم نہیں کرتے کہان امور کے تحض مقام حمد میں وار دہونے سے مطلقاً بیلازم آتا ہے کہان امور کاعلم اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے، اللہ تعالیٰ نے وصفِ تمع، بصراور علم سے اپنی تعریف فرمائی ہے اور اپنے بندوں کے لئے بھی بیاوصاف بیان کئے ہیں، چنانچے فرمایا: جَعَلَ لَکُمُ السَّمْعَ وَالْاَبْصَارَ وَالْاَنْفِنَدَة

تمہارے فائدے کے لئے کان ،آئکھیں اور دل پیدا فرمائے۔

ٹانیا اگراخضاص پردلالت سلیم بھی کرلی جائے تو سوال بیہ ہے کہ اس میں پانچے کی الیم کون می خصوصیت ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بتلانے کی کوئی سبیل باقی ندرہے'۔

(الم المحدرضا قاورى: الدولة المكية: مطبوعه كمتيدرضورية كراجي عن السوالة

# بارش كاعلم

علامه جلال الدين سيوطى رحمه الله تعالى في خصائص كبرى مين ايك باب قائم كياب "باب الحبارة صلى الله عليه وسلم عن السحابة التى مطرت باليمن "حضور الليمين مين برسنة والياول كي خردى - (اس كربعد فرمايا)

''امام بیہ فی نے اپنی سند کے ساتھ حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت کیا ہے کہ ایک مرتبہ بارش ہوئی تو حضور طُلِّ اللّٰی خارے ہاں تشریف لائے اور فر ما یا بادل پر مقرر فرشتہ ابھی میرے پاس آیا،اس نے سلام کے بعد مجھے خبر دی کہ وہ یمن میں واقع صرح کا می وادی کی طرف بادل لے جارہا ہے، اس کے بعد ایک سوار مارے یاس آیا، ہمارے دریا فت کرنے پراس نے ہتلایا کہ اس روز ان کے ہاں بارش ہوئی تھی۔

امام بیمجی فرماتے ہیں اس کی تائید حضرت بکر بن عبداللہ مزنی کی روایت سے ہوتی ہے وہ فرماتے ہیں کہ ہمیں نبی کریم مالٹینے آنے بتلایا کہ میرے پاس بادل کا فرشتہ فلاں شہر سے آیا جہاں فلاں دن بارش ہوئی تھی ، حضور سرورعا کم مالٹینے آنے اس فرشتہ سے دریافت فرمایا کہ ہمارے شہر میں کب بارش ہوگی ؟ تواس نے کہا: فلال دن ، حضور مالٹینے کی بارگاہ میں اس وقت کچھ منافق بھی موجود تھا نہوں نے میہ بات یا در کھی ، پھرانہوں نے اس واقعہ کی تحقیق کی تو معلوم ہوا کہ واقعی اس شہر میں بارش ہوئی تھی تو وہ ایمان لے آئے ، اور انہوں نے اس واقعہ کا ذکر نبی کریم

# منافیکا کے پاس بھی کیا، آپ نے ان کے لئے دعا کی کہاللہ تعالیٰ تمہارےا بمان میں مزید پچھکی عطافر مائے''۔ (علامہ مبدالرحمٰن بن ابی بھر سیوطی: خصائص کبرئی:مطبوعہ مکتبہ ٹور میرضومیہ بیصل آباد:ج ۲: س ۱۰۱۰)

علامه آلوی بغدادی فرماتے ہیں:

''امام قسطلانی نے فرمایا کہ اللہ تعالی جب بادلوں پرمقرر فرشتوں کومختلف شہروں اور مقامات کی طرف بادل لے جانے کا تھکم دیتا ہے تو ان فرشتوں کو علم ہوجاتا ہے اور اللہ تعالی اپنی مخلوق میں سے جس کو چاہتا ہے بارش کاعلم عطا فرمادیتا ہے''۔

(علامه سيمحمود آلوي تفسير روح المعاني بمطبوعة تبران: چ٢١:ص٠٠١)

اللدتعالى حضرت يوسف عليه السلام كى بات كو حكاية بيان فرما تا ب:

قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِيْنَ ذَأَباً فَمَا حَصَداتُّمُ فَنَدُوهُ فِي سُنيُلِهِ إِلَّا قَلِيُلاَّمُّمَا تَأْكُلُونَهُ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعٌ شِكَادٌ يَأْكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ لَهُنَّ إِلَّا قَلِيلاً مِّمَّا تُحْصِنُونَهُ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيْهِ يَعْصِرُون (سورة يوسف: آيت ٢٠ تا٣٩)

(اس خواب کی تعبیر ہیہ ہے کہ) سات برس تک تم لگا تاریحیتی کرتے رہو گے (اور پیداوار خوب ہوگی) تو جو کچھیتی کا ٹواس کواس کے خوشوں ہی میں رہنے دو (تا کہ خراب نہ ہو) مگر کھانے کی مقدار تھوڑا سا الگ کرلیا کرو، پھراس کے بعد سات سال بڑے تخت مصیبت کے آئیں گے کہ وہ سب ذخیرہ کھا جائیں گے جوتم نے پہلے جمع کررکھا ہوگا مگر تھوڑا سا جوتم بچا کررکھو گے کہ وہ سب ذخیرہ کھا جائیں گے جوتم نے پہلے جمع کررکھا ہوگا مگر تھوڑا سا جوتم بچا کررکھو گے (وہی فیچ رہے گا) پھراس کے بعد ایک سال ایسا آئے گا کہ لوگوں پرخوب بارش بھیجی جائے گی ،لوگ اس میں (مچلوں اور دانوں سے رس اور تیل) نچوڑیں گے۔

غور کیجئے کہ حضرت یوسف علیہ السلام نے کیسے قط پڑنے کے بعد خوشحالی وشادا نی کی خبر دی ، اور بیسب اللہ تعالی جل مجد ۂ کے ان کو ہتلانے سے ہوا۔

ما في الارحام كاعلم

(۱) ام فضل بنت حارث رضی الله تعالی عنها سے مروی ہے کہ وہ رسول الله ملی فیلے کے پاس آئیں اور عرض

کیا: یارسول اللہ! میں نے آج رات مجیب خواب دیکھا ہے، آپ نے فر مایا! کیا خواب ہے؟ اُم فضل نے اپنا خواب بیان کیا تورسول اللہ مکا تیکی کے فر مایا:

تونے بہت اچھاخواب دیکھا ہے(اس کی تعبیر بیہ ہے) کہ فاطمہ (حضور سکاٹٹیکٹے کی لختِ جگررضی اللہ تعالیٰ عنہا) کے ہاں ان شاء اللہ تعالیٰ ایک لڑکے کی پیدائش ہوگی جو تیری گود میں آئے گا، (اُم فضل کہتی ہیں) پس ایسے ہی ہوا کہ حضرت فاطمۃ الزہرارضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ہاں حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ پیدا ہوئے، اور حضور کے بیان کے مطابق وہ میری گود میں آئے۔ (امام بیہتی نے اسے دلائل النبو ق میں روایت کیا ہے)

(ولى الدين محمر بن عبدالله خطيب: مظلوة المصابيح: مطبوعة ورمحمه براجي: ص١٧٥٥)

(۲) امام ابوقیم (اپنی سند کے ساتھ) حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ اُم ضل رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا حضور کے پاس سے گزرہوا تو آپ نے فرمایا: ''تہمار سے پیٹ بیں ایک لڑکا ہے، جب وہ پیدا ہوتو اسے میر سے پاس لے کرآنا، آپ فرماتی ہیں کہ جب میر سے ہاں وہ لڑکا پیدا ہوا تو بیں اسے لے کر حضور کی خدمت میں حاضر ہوئی آپ نے اس کے دائیں کان میں اذان اور بائیں کان میں اقامت کبی اور اپنے دہن خدمت میں حاضر ہوئی آپ نے اس کے دائیں کان میں اذان اور بائیں کان میں اقامت کبی اور اپنے دہن اقدس کے لعاب سے اسے کھٹی عطافر مائی اور اس کا نام عبد اللہ رکھا، اور فرمایا! خلفاء کے باپ کو لے جا، فرماتی ہیں کہ میں نے بیہ بات حضرت عباس کو ہتلائی تو نبی کریم علیہ الصلوٰة والتسلیم کے پاس آئے اور اس بات کا ذکر کیا، حضور من شیخ نے فرمایا کہ اُم ضل نے جو تہمیں خبر دی ہے وہ حقیقت ہے، بیخلفاء کا باپ ہے، ان میں سے سفاح موگا اور ان میں سے مہدی ہوگا اور ان میں سے وہ ہوگا جو سیلی ابن مریم کو نماز پڑھائے گا'۔

### (علامها حد بن محمد قسطلانی: مواجب لدندیع شرح بمقصد تامن، ج ۲۵،۳۵۲)

(۳) ام محمد رحمه الله تعالی حضرت عائشه رضی الله تعالی عنبها سے راوی بیں وہ فرماتی بیں کہ انہیں حضرت ابو بکر رضی الله تعالی عنه نے فرمایا: '' آج وہ وارثوں کا مال ہے اور وہ (وارث) تمبارے دو بھائی اور دو بہنیں بیں بتم بیہ مال قرآن کریم کے مطابق تقسیم کرلیتا'' حضرت اُم المونین عائشہ عفیفه رضی الله تعالی عنبا کہتی بیں بیں نے عرض کیا: ابا جان! الله کی قتم: اگر وہ مال اتنا اتنا ہوتا تو میں اسے بھی چھوڑ دیتی ،میری ایک بمشیر تو اساء ہے دوسری میری بمشیر کون ہے؟ فرمایا! خارجہ (حضرت ابو بکر صدیق کی اہلیہ محترمہ) کی بیٹی ، کیونکہ میرا خیال ہے کہ خارجہ کے شکم میں لڑکی ہے، چنا نچہ ایسا ہی ہوا کہ لڑکی پیدا ہوئی۔

#### (امام محمد بن شيبانی: مؤطاام محمد:مطبوعة نورمحه، كراچي: ۱۳۵۹ ـ ۳۵۰)

(٣) امام مسلم رحمہ اللہ تعالیٰ حضرت حذیفہ بن اسید سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم ملی الیم نے فرمایا: نطفہ رحم میں چالیس یا پینتالیس دن قرار پاتا ہے تواس کے بعد فرشتہ اس کے پاس جاتا ہے اور عرض کرتا ہے: اے رب! بیہ بچہ بد بخت ہے یا نیک بخت؟ تھم کے مطابق لکھ دیتا ہے، پھرعرض کرتا ہے: اے رب کیا بینر ہے یا مادہ؟ بی بھی لکھ دیتا ہے، پھراس کاعمل، اثر، عمراور رزق لکھتا ہے، پھر صحیفے لپیٹ دیئے جاتے ہیں اور اس میں کمی بیشی نہیں ہوتی۔

(امام سلم بن حجاج قشیری بیچ مسلم بمطبوعه مکتبه رشید ریه و بلی: چ ۲ جس ۱۳۳۳)

یہ تمام علم اللہ تعالیٰ کے اپنے نبی کریم منگائی کے مسرت ابو برصدیق اور رحوں پر مقرر فرشتے کو اطلاع دینے سے ہوتا ہے اور جدید طب تو آج کے دور میں اتنی ترقی کر چکی ہے کہ ماہر بن طب جدید آلات کے ذریعے یہاں تک معلوم کر لیتے ہیں کہ عورت کے پیٹ میں لڑکا ہے یالڑکی ، پھریمی نہیں بلکہ بچے کے سلیم الخلفت ہونے اور اس کے تمام نقوش اور اعضاء کے بارے میں معلومات حاصل کر لیتے ہیں ، برطانیہ کی لیڈی ڈیا تا کی مثال سب کے سامنے ہے ، مطلب بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اگر اپنے خاص بندوں کو اطلاع دے دے کہ عورت کے رحم میں لڑکا ہے یا لڑکی ، تواسے آج کے دور میں محال کہنا کی طرح درست نہیں ہے۔

# اس بات کاعلم کهل کیا ہوگا

حضور ملا اللی نے متعقبل سے متعلق بہت می چیزوں کے بارے میں خبر دی، جو تفصیل کے ساتھ دیکھنا چاہے اسے الشفاء ،مواہب لدنیا وردوسری سیرت طیبہ کی کتابوں کی طرف رجوع کرنا چاہئے ،اس جگہ ہم صرف چند باتوں کا تذکرہ کرنے پراکتفاء کریں مے جن کا تعلق مستقبل کی خبروں سے ہے:

(۱) امام سلم رحمه الله تعالی حضرت انس بن ما لک رضی الله تعالی عنه سے راوی بیں که رسول الله مالی نیم نیم نیم نیم زمین پر ہاتھ رکھ کر فر مایا! یہاں فلاں کا فر مرے گا اور یہاں فلاں ، جس جس جگہ حضور من اللی نیم نیم نیم مائی تھی کوئی کا فراس سے إدھراً دھرنہیں گرا۔

(امام سلم بن عاب قشیری بی مسلم: مکتبدرشیدیده والی: ج ۱۰۴سر ۱۰۱۰) د کیهے حضورانور مالی کی نے مستقبل میں واقع ہونے والے واقعات کی کیسی سچی خبر دی اور اس طرح ہوا جیسے آپ نے

اطلاع دی۔

امام نووى اس حديث كى شرح ميس كلصة بين:

''اس حدیث میں دومجزے ہیں،ان میں سے ایک بیہ ہے کہ حضور مالی کی آئے سردارانِ کفار کے جس جگہ گرنے کی خبر دی اس سے ذراإ دھراُ دھرمتجا وزنہیں ہوئے''۔

(امام يحييٰ بن شرف النووى:شرح مسلم، ج٢٩ص١٠)

(۲) امام مسلم رحمہ اللہ تعالی حضرت سلمہ بن الا کوع سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ غزوہ خیبر میں آشوب چہٹم کی وجہ سے حضور طالطیخ اسے پیچےرہ گئے تھے، دل میں خیال آیا کہ میں حضور طالطیخ اسے پیچے رہ جاؤںگا، چناخچہوہ نظے اور نبی کریم سے جالے، پس جب وہ رات آئی جس کی صبح کو اللہ تعالی نے خیبر کی فتح عطا فرمائی، تو حضور طالطیخ ان فرمائی، تو حضور طالطیخ ان فرمائی کو حصل کو دوں گایا جھنڈ اوہ فضی پکڑے گا (راوی کوشک ہے) جس سے اللہ تعالی اور اللہ کا رسول مجت کرتے ہیں، یا فرمایا کہوہ اللہ اور رسول سے حبت کرتا ہے، اللہ تعالی اس کے ہاتھ پر فتح عنایت فرمائے گا، پس اچا تک ہم نے حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کود یکھا، حالا تکہ اُن کے آنے کی ہمیں اُمید برفتح عنایت فرمائے گا، پس اچا تک ہم نے حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو جھنڈ اعطافر مایا اور اللہ تعالی نے ان کے ہاتھ سے فتح نصیب فرمائی۔

(امام سلم بن حجاج قشيري: يحيم سلم: چ٧ڄ ص ١٧٤)

(۳) امام احمد بن منبل رحمه الله تعالى الوطفيل عامر بن واثله سے روایت کرتے ہیں کہ مجھے حضرت معاذرضی الله تعالى الله على عامر بن واثله سے روایت کرتے ہیں کہ مجھے حضرت معاذرضی الله تعالى عنه نے بیان کیا کہ ہم رسول الله مظافیة کے ساتھ تبوک کے سال نکلے، نبی اکرم مظافیة کم نے فرمایا! تم ان شاء الله کل تبوک کے چشمے پر پہنچو گے، اورتم اس چشمہ کے پاس چاشت کے وفت ہی آؤگے، تو جو بھی آئے وہ اس چشمہ کے یا تر جانی کو میرے آئے ہے پہلے ہاتھ نہ لگائے۔

(امام احد بن تنبل: منداحه: چ۵:ص ۲۲۲)

(٣) حفرت عبدالله بن رواحد صلى الله تعالى عند في فرمايا: ارانسا الله الله كان بَعْدَ الْعَالَى فَقُلُوبُنَا بسبه مُو قِسنَساتُ أَنَّ مَسا قَسالَ وَاقِعَ حضور نے ہمیں ایسے میں راومنزل دکھائی جب ہم اندھوں کی طرح بھٹکتے پھررہے تھے، پس ہمارے قلوب نبی اکرم ملاقی میں رکھتے ہیں کہ آپ نے جو پچھفر مایا وہ ضرور واقع ہوکر رہے گا۔

(المام محمد بن اساعيل بخارى: تحج بخارى: مطبوعه فجيًّا كَي ، ويلى: ج1:ص ١٥٥)

حضرت عبدالله بن رواحه کے اس کلام کی شرح کرتے ہوئے علامة سطلانی شارح بخاری فرماتے ہیں:
"ہمارے دل حضور ماللہ نے اپنے بین کہ آپ نے جو بھی غیب کی خبریں دی ہیں وہ یعنیا واقع ہوں گئے،۔

(الم م احمد بن محمد قسطلانی: ارشادالساری شرح بخاری: مطبوعددا را کتاب العربی، بیروت: ۲۳:ص ۱۳۳۰)

جب عبدالرحمن بن رواحه نے بیاشعار حضور طالتی کی بارگاہ میں پڑھے جن میں ایک شعراس جگه بیان کیا گیا ہے تو نبی کریم مالتی کم نے فرمایا:

''تمہارا بھائی کوئی باطل اور فخش بات نہیں کہدر ہا''۔

(علامهُموداحمینی:عمدة القاری شرح بخاری: چ ۷: ص۱۲)

حضور طالتی نی کریم مناتی نی رواحہ کے اس قول کی تصدیق فرمائی کہ نبی کریم مناتی نی بھی ہے جوغیب کی باتیں بتلائی ہیں وہ لامحالہ واقع ہوکرر ہیں گی،اور بیکل اور ستفتل کی خبریں ہیں۔

> صرت حمان بن ثابت رض الله تعالى عنفر مات بين : \_ نَبِى يَسُراى مِسا لَا يَسُراى النَّسَاسُ حَوْلَةُ وَيَتُسلُو كِتَسَابَ اللهِ فِسَى كُلِّ مَشْهَهِ فَسَانُ قَسَالَ فِسَى يَسُومُ مَّسَقَسَالَةً غَسَائِسِ فَسَصْدِ يُقُهَا فِي ضَحْوَةِ الْيَوْمِ اَوْغَهُ

(علامها حمد بن محمق طلاني: مواهب لدنديشر ح زرقاني مقصد يامن: ج 2:ص ٢٣٠)

'' نبی کریم طالبین اردگردوه کچھ(ملائکہ وغیرہ) دیکھتے ہیں جودوسر نبیس دیکھتے،اوروہ ہرمقام پر کتاب اللہ کی تلاوت کرتے ہیں،اگرآپ سی دن غائب کی بات کہددیں تواس کی تقىدىق اسى دن چاشت كے وقت ہوجاتی ہے'۔

# جائے موت کاعلم

(۱) اس سے پہلے امام مسلم کی روایت گزر چکی کہ نبی کریم مانا این کے مشرکین کے بارے میں خبر دے دی تھی کہ اس جگہ فلاں اوراس جگہ کہ اس جگہ فلاں اوراس جگہ فلاں مسلم کی دوایت کے بارے میں خبر دے دی تھی کہ اس جگہ فلاں اوراس جگہ فلاں مرے گا۔

(الامسلم بن جاج قشيري: حجمسلم: ٢٠٠ : ص١٠١)

(٢) ني كريم سَأَلَيْنِ في انصار عفر مايا:

وَالْمَحْيَا مَحْيًا كُورُ وَالْمَمَاتُ مَمَاتُكُورُ (امام سلم بن حجاج قشری: صحیح مسلم: ج۲: ص۱۰۳) میری زندگی اورموت تبهارے یاس ہوگی۔

اوراس حدیث میں تو بالکل صراحت ہے کہ حضور مگاٹیکی کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے علم تھا کہ آپ مگاٹیکی کا مزار پرانوار مدینه منوره ( زاد ہااللہ شرفا ) میں ہوگا۔

امام نووى اس حديث كى شرح ميں لکھتے ہيں:

'' کیعنی میں زندگی بھی تمہارے پاس گزاروں گااور میراوصال بھی تمہارے پاس ہوگااور بیبھی حضور کے معجزات میں سے ہے''۔

(ا مام یخی بن شرف نووی : شرح سلم : ۲۵ : ص ۱۰۳)

(m) علامة تسطلانی فرماتے ہیں:

"حضور منگافیکنم کے علوم غیب میں ایک بیروا قعہ بھی ہے کہ آپ نے بتلا دیا تھا کہ حضرت امام حسین رضی اللہ تعالی عنہ" طُف' میں شہید ہوں گے اور اپنے ہاتھ مبارک سے مٹی نکال کر بتلا یا کہ اس زمین میں حضرت امام حسین رضی اللہ تعالی عنہ کی آخری آرامگاہ ہوگی۔

اس حدیث کو بغوی نے کبیر، حافظ ابوالقاسم عبداللہ بن محمہ نے اپنی بیخم میں انس بن مالک کی حدیث سے ان الفاظ سے روایت کیا ہے کہ بارش پر مقرر فرشتے نے اپنے رب کریم سے نبی کریم مالٹیکی کی زیارت کے لئے

اجازت ما کلی، چنانچہ اللہ تعالی نے اسے اجازت وے دی، حضوراس دن اُم سلمہ رضی اللہ تعالی عنہا کے یہاں تشریف رکھتے تھے، نبی کریم من اللہ عنہ ان سے فرمایا کہ اے اُم سلمہ! دروازے کا دھیان رکھنا ہمارے پاس کوئی داخل نہ ہو، پس اُم سلمہ دروازے پر ہی تھیں کہ اچا تک امام حسین (رضی اللہ تعالی عنہ) آئے اور بلا روک ٹوک سید ھے اندرداخل ہوگئے اور حضور کے پاس پہنے گئے، نبی اکرم ماللہ کا اُم حسین کو پیار سے چومنے لگے، تو فرضتے نے کہا آپ انہیں مجبوب رکھتے ہیں؟ حضور نے فرمایا: ہاں، فرشتے نے کہا کہ بے شک آپ کی اُمت ان کو شہید کرے گی اور آپ چا ہیں تو میں آپ کو وہ جگہ بھی دکھا دوں جہاں امام حسین شہید کئے جائیں گے، چنانچ فرشتے نے آپ کو وہ جگہ ہی دکھا دوں جہاں امام حسین شہید کئے جائیں گے، چنانچ فرشتے نے آپ کو وہ جگہ دکھائی اور وہاں سے رہت یا سرخ رنگ کی خاک بھی لا یا جے اُم سلمہ رضی اللہ تعالی عنہا نے لے کر کپڑے میں باندھ کررکھ لیا، حضرت ٹابت کہتے ہیں کہ ہم اس جگہ کو کر بلا کہتے ہے ''۔

(علامهاجمه بن محقطلانی : مواهب لدندیم شرح زرقانی: ج2:ص ۲۵۰)

اسے امام حافظ ابوحاتم محمد بن حبان نے اپنی سی میں روایت کیا ہے۔ علامہ زرقانی آپ کے قول "إِسْتَ اَدْ کَ مَلِكُ الْقَطَد "كی تشریح كرتے ہوئے لکھتے ہیں كہ:

"ملک القطر سے مراداسرافیل علیہ السلام ہیں جوکہ بارش اور نباتات پرمقرر ہیں جیسے کہ امام بیب فیرہ کے نزد کیک حضرت بیب فیرہ کے نزد کیک حضرت علی سے اور امام احمد اور ابن سعد کے نزد کیک حضرت علی سے اور طبر انی کے نزد کیک حضرت ام المونین عائشہ صدیقہ عفیفہ دشی اللہ تعالی عنہا سے ثابت ہے کہ اس سے مراداسرافیل علیہ اسلام ہیں "۔

(علام محمد بن عبدالباقی زرقانی:شرح موابب لدندین: ج ۷۵۰:۷۵)

(٣) امام احمد بن طنبل حضرت معاذبن جبل رضى الله تعالى عنه سے راوى جيں كه جب رسول الله منا الله منافي الله الله منافي الله الله منافي الله منافي الله منافي الله منافي الله الله منافي الله

"اے معاذ! اس سال کے بعد شاید تمہاری ہم سے ملاقات نہ ہوسکے، اور ہوسکتا ہے کہ تمہارا گزر ہاری مجداور ہاری قبر کے یاس سے ہو'۔

(الم الحمد بن شبل: مندالم الحمد بمطبوعه بيروت: ج٥٥ : ص ٢٣٥)

اس حدیث پاک میں تصریح ہے کہ آپ گائیڈ کم قبرانور مسجد نبوی کے پاس مدینہ منورہ میں ہوگی (اور آپ کواپنے وصال کا بھی علم تھا)۔

(۵) امام بخاری نے حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ تعالی عنہا سے روایت کیا ہے کہ جب جنگ اُ حد کا واقعہ پیش آیا تو میرے والدگرامی نے مجھے رات کو بلایا اور فرمایا:

'' مجھے تو بہی دکھائی دیتا ہے کہ حضور کے صحابہ کرام میں سے سب سے پہلے شہید ہوں گا اور میں اپنے بعد حضور ملائی ہے علاوہ اپنے پسما ندگان میں تم سے زیادہ عزیز کوئی نہیں چھوڑ کر جارہا، میرے ذمہ کچھ قرض ہے وہ اداکر دینا اور اپنی ہمشیرگان کے ساتھ اچھا سلوک کرتا''۔ حضرت جابر فرماتے ہیں کہ'' جب ہم نے ضبح کی تو وہی سب سے پہلے شہید تھے''۔

(امام محمد بن اساعيل بخارى: صحيح بخارى: مطبوع فجتباً تى: ج اجس • ١٨)

غور فرمائیے کہ صحابی رسول مکاٹی کے کس طرح کل کے واقعہ اورا پی شہادت گاہ کی خبر دی، اور پھراس طرح ہوا جیسے انہوں نے خبر دی تھی۔

# روح كاعكم

جس طرح قیامت کے بارے میں گزرا کہ اس میں اختلاف ہے، اسی طرح بیمسئلہ بھی مختلف فیہ ہے، اور ایک بڑی جماعت نے تابت کیا ہے۔ جماعت نے ثابت کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بتلانے سے نبی کریم سال ہے۔

(۱) امام فخرالدين رازي رحمه الله تعالى تفيركبير مين فرماتے بين:

"الدُّمْ اللَّيْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

اور چوتى بات بديك محضور طالية في كون ميس الله تعالى في فرمايا الدَّحْمَن عَلَمَ القران رحمان في آن كاعلم ديا،

نیز فرمایا و عَلَمَكَ مَا لَدُ تَكُنُ تَعْلَدُ و كَانَ فَضُلُ الله عِلِیْكَ عَظِیْماً اورا پوان چیزوں کاعلم عطا کیا جوآپ نہیں جانتے تصاور اللہ تعالیٰ کا آپ پرعظیم فضل ہے، اور فرمایا کہ قُلُ دَّبِّ زِدُنی عِلْماً آپ اللہ تعالیٰ سے دعا کیجئے کہا ہے میر ہے دب! مجھے زیادہ علم عطافر ما۔ اور قرآن کی صفت میں فرمایا کہ ہر خشک ور چیز کاعلم قرآن پاک میں ہے وکا دکھی و یہ ایس اِلّا فِی کِیٹ مُنین، پس جس ذات اقدی کا بیرحال اور بیرثان ہواُن کے بارے میں کیسے خیال کیا جاسکتا ہے کہ انہیں روح کاعلم نہ ہو'۔

(المام محمد بن عمر دازي تفسير كبير: مطبوع المطبعة البهيد بمصر: ١٣٥٠ ص١٣٠)

امام غزالی رحمه الله تعالی فرماتے ہیں:

"اوررہی وہ رُوح جواصل ہے، جس کے فساد سے بدن فاسد ہوجاتا ہے، وہ اللہ تعالیٰ کے رازوں میں سے ایک راز ہے، (یہاں تک کہا کہ) اس لئے عقل سے روح کاعلم نہیں ہو سکتا، بلکہ اس کاعلم ایک نور سے حاصل ہوگا، جونور ، عقل سے اعلیٰ اوراشرف ہے، یہ نور صرف عالم نبوت وولایت میں درخشاں ہوتا ہے اور اس نور کی نسبت عقل کے ساتھ ایک ہے جیسی عقل کی نسبت وہم اور خیال کے ساتھ ا

(المام محرغزالي: احياء العلوم: مطبوعه وارالمعرفة، بيروت: جهم:ص١١٥)

علامه بدرالدين عيني رحمه الله تعالى عليه فرمات بين:

"میں کہتا ہوں کہ حضور سکا اللہ نے کہ اس سے بلند و بالا ہے کہ آپ کوروح کاعلم نہ ہو، اور بیہ ہو بھی کیے سکتا ہے جب
کہ آپ اللہ تعالیٰ کے مجبوب اوراس کی تمام مخلوق کے سردار ہیں، اوراللہ تعالیٰ نے بیکہ کر آپ پراحسان جتلایا ہے
کہ و عَلَّمُكَ مَا لَدُ تَكُنُ تَعْلَمُ وَسَحَانَ فَضْلُ اللهِ عِلِیْكَ عَظِیْماً آپ کووہ سب کچھ سکھا دیا جو آپ نہ جانتے
تھے اور اللہ تعالیٰ کا آپ پر ہڑ افضل ہے۔

ا کثر علاء نے بیان کیا ہے کہ قرآن کریم کی کسی آیت میں اس امر پر دلیل نہیں ہے کہ زُوح کاعلم حاصل ہی نہیں ہوسکتا ،اور نہ ہی قرآن کریم کی کسی آیت سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ نبی کریم کاٹٹیکے کورُوح کاعلم نہیں ہے''۔

(علامه بررالدین محمود بن احمد الله تعالی علیه فرمات بین به باری به طبوعه حیارات العربی بیروت: ج۲ بس ۱۴۹) علامه سیدمحمود آلوی رحمه الله تعالی علیه فرمات بین: '' حضرت عبداللہ بن بریدہ رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم کا اللہ قال میں وصال فرما گئے کہ آپ رُوح کو نہیں جانے سے مقالی حضور کا قلم مکن تھا وصال روح کو نہیں جانے سے بہلے حضور کا آلیا حضرت عبداللہ کا خیال تھا کہ اُوح کا علم مامکن ہے، ورنہ جس چیز کا علم ممکن تھا وصال سے پہلے حضور کا اللہ کا کا میں جانے معلی ہوگیا تھا، جسیا کہ اس بات پرامام احمدا ورتر ندی کی بیصد بیث دلالت کرتی ہے جسے امام بخاری نے بھی صحیح کہا ہے، حضرت معاذر منی اللہ تعالی عنہ بیان کرتے ہیں کہ حضور کی اللہ تعالی کہ میں رات کو اُٹھا اور میں نے جفتی اللہ تعالی کو منظور تھی نماز پڑھی، پس نماز میں جھے اُوٹھ آگئی یہاں تک کہ میں نے بہت گرانی محسوں کی، پس اچا تک دیکھا ہوں کہ میں بہترین صورت میں اپنے رب کے پاس ہوں (یہاں تک کہ) پس میں نے اپنے رب کریم کو دیکھا کہ اللہ تعالی نے اپنا وستِ رحمت میرے کندھوں کے درمیان رکھا حتی کہ میں نے اس کے پوروں کی شونڈک اپنے سینے میں محسوس کی اور میرے لئے ہرچیز روشن اور منکشف ہوگئی اور میں نے اس کے پوروں کی شونڈک اپنے سینے میں محسوس کی اور میرے لئے ہرچیز روشن اور منکشف ہوگئی اور میں نے اس سے جان لیا''۔

(علامه سيمحمودآلوي بفسيرروح المعاني بمطبوعة تبران: ج ١٥٤ص ١٣١٧)

# مسكة علم غيب ميں ائمہ کے ارشا دات

امام علامة قاضى عياض مالكى اندلسى رحمه الله تعالى عليه فرمات بين:

'' کہا گیاہے کہ نبی اور رسول میں ایک لحاظ سے فرق ہے اس لئے کہ ان دونوں کا وصفِ نبوت میں اجتماع ہے جس کامعنٰی غیب پرمطلع ہوناہے''۔

(امام قاضى عياض بن موى تصحى:الشفاء: فاروقى كتب خانه، ملتان: ج اجس ١٢١)

#### نیز فرماتے ہیں :

''اور حضور من الله الله على الله على سے ایک بی بھی ہے کہ آپ مَا گانَ وَمَا یکُونُ بِعِنی ماضی اور مستقبل کے غیوں پر مطلع ہیں ،اوراس باب میں اتنی کثیرا حادیث وار دہیں کہ ایک سمندر ہے کہ جس کی گہرائی کا اندازہ نہیں کیا جاسکتا، اور یہ بھی آپ کے مجزات میں سے ایک مجزہ ہے، جو قطعی طور پر معلوم ہے اور ہم تک تو اتر کے ساتھ پہنچاہے، کیونکہ اس کے راوی کثیر ہیں ،اور بیا حادیث معنوی طور پراطلاع علی الغیب پر متفق ہیں''۔

(امام قاضى عياض بن موى مصحى:الشفاء: قاروقى كتب خانه، ملتان: ج اجس ٢٢١)

امام غزالی علیه الرحمه نبوت کے خصائص بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

'' اور نبوت کی چوتھی صفت ہے ہوتی ہے کہ وہ (نبی) نیندیا بیداری کے عالم میں غیب کے ما یکون (آئندہ کے واقعات وحوادث) کا ادراک کر لیتا ہے، کیونکہ اس صفت کے ساتھ وہ لوچ محفوظ کا مطالعہ کرتا ہے اور لوح میں جو امور غیبیہ ہیں ان کود کھے لیتا ہے''۔

#### نيزلكھتے ہيں :

"اور جب باطن صاف ہوتو دل کی آنکھ میں متنقبل میں ہونے والے امور منکشف ہوجاتے ہیں جیسے کہ رسول اللہ منگاؤی آئے ہ منگائی آئے گئے دخول مکہ کا معاملہ خواب میں منکشف ہوگیا، یہاں تک کہ بیآ یت نازل ہوئی لَقَدُّ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الدُّوْيا بِالْحَقِّ "-

(امام محمد بن محمد غزالي: احياء علوم الدين: مطبوعه دارالمعرفة ، بيروت: جهم: ص ١٩١٧)

محى السقه علامه بغوى ، ابن كيسان كي واكس الله تعالى كفر مان عَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَمَهُ الْبِيَانَ كَيْفيريس كلهة بي :

"اس آیت میں انسان سے مراد حضور مظافی این اور بیان سے مراد ما کان و ما یکون ( یعنی جو کچھ ہو چکا اور جو کچھ ہوگا) کا بیان ہے ( یعنی اللہ تعالی نے حضور مظافی کے موکا کی ماکن و مایکون کا علم عطا فر مایا ہے ) کیونکہ حضور مظافی کی میں اور تیامت کے دن تک کی خبریں بیان فر مائی ہیں'۔

(الف علامه الحسين الفراء بغوى :معالم التزيل:مطبعة القدم العلمية بمصر، جيم عن ) (ب علامة كي بن محد بغدادي المعروف بالخازن: لباب الثاويلي في معانى التزيل، جيم عن )

علامة مطلانی فرماتے ہیں:

'' حضور مناظیم نے کے علم غیب کا معاملہ صحابہ کرام یہاں تک کہ منافقوں اور کا فروں کے درمیان بھی اس قدر مشہور اور عام تھا کہ باہم کوئی بات کرتے ہوئے ڈرتے تنے اور ایک دوسرے سے کہتے تنے، چپ رہو، اللہ کی قتم! اگراور کوئی حضور کے پاس مخبری کرنے والانہ بھی ہوا تو وادی بطحا کے بیٹ کریزے ہی ہماری با تیں حضور سے کہددیں اگراور کوئی حضور کے پاس مخبری کرنے والانہ بھی ہوا تو وادی بطحا کے بیٹ کریزے ہی ہماری با تیں حضور سے کہددیں سے''۔ (مام احمدین میں مقسطلانی: مواہب لدئیری شرح زرقانی: جے کہ بھری)

#### علامه زرقانی فرماتے ہیں:

''علامہ قاضی عیاض رحمہ اللہ تعالیٰ کے بقول حضور طالطیخ کے غیب پر مطلع ہونے پر اخبار متواتر ہیں اور ان کے معانی اس امر پر متفق ہیں''۔

(علامهم بن عبدالباقی زرقانی بشرح زرقانی علی المواهب: ج ۲:ص ۲۲۸)

### امام ابن الحاج كى كابيان ہے:

'' حضور منگافیکنے کی خاہری زندگی اور وفات اس معاملے میں برابر ہے کہ آپ بدستورا پنی اُمت کا مشاہدہ فر مار ہے ہیں اوران کی نتیو ں،ارا دوں، خیالوں اور حالوں کو جانتے ہیں،اور بیسب کچھآپ کے پاس اُجالے میں ہے،کوئی ڈھکی چچپی بات نہیں ہے''۔

(الف،امام ابن الحاج عمى: المدخل: دارالكتاب العربي، بيروت: ج اج ٢٥٢) (ب،امام احمد بن محمد قسطلاني: المواهب اللدند يمع شرح: ج ٨:ص ٣٣٩)

علامه بيضاوى رحمه اتعالى ، الله تعالى كفرمان إله ينا الصِّداط المُسْتَقيْم كي تفسير من لكت بن:

''الله تعالیٰ کی ہدایت کی اُن گنت اُنواع ہیں جُن کا شار نہیں ہوسکتا، لیکن انہیں تر تیب واراجناس میں مخصر کیا جاسکتا ہے (یہاں تک کہ فرمایا) ہدایت کی چوتھی تنم ہیہ ہے کہ الله تعالیٰ ان کے قلوب پر وحی یا الہام اور سیچ خوابوں کے ذریعے اسرار کو منکشف فرمادیتا ہے اور اشیاء کی واقعی حقیقتوں کا ان کو مشاہدہ کرا دیتا ہے، اور بیشم صرف نبیوں اور ولیوں کے ساتھ خاص ہے، اسے فقط وہی حاصل کر سکتے ہیں، اور اللہ تعالیٰ کے اس فرمان '' اُولِیکَ الَّذِینُ عَدَی اللهُ فَہِعُدَاهُم اَثْتَدِهُ' سے یہی مراد ہے'۔

(علامة عبدالله بن عمر بينياوي بنفسير بينياوي بمطبوعه كتب خاندر جميه ، ديو بند بس ٩ \_١٠)

#### علامهابن حجرعسقلانی فرماتے ہیں:

" نبی کریم منگالیکی کو ایک الیی صفت حاصل ہے کہ جس کے ذریعے آپ ما یکون کے غیب کا ادراک کر لیتے ہیں، اوراسی صفت سے لوحِ محفوظ میں جوامور ہیں ان کا مطالعہ کرتے ہیں جس طرح ایک صفت کے ذریعے دانا آ دمی بیوقوف سے متاز ہوتا ہے، پس بیصفاتِ کا ملہ ہیں جوحضور سنگالیکی کے ثابت ہیں'۔

(الم الهم ين على بن محمد عسقلاني: فتح الباري بمطبوع مصطفة البابي بمصر: ج١١جس١١)

#### حضرت ملاعلی قاری فرماتے ہیں:

"جب پا کیزه روح منور موجاتی ہے اور عالم محسوسات کی تاریکیوں سے اعراض کی وجہ سے اس کی نورانیت اور روشنی ہوجا تا ہے ، علم وکمل پر ثابت برھتی ہے ، اور اسی طرح جب دل کا آئینہ طبعی کدور توں کے زنگ سے پاک اور صاف ہوجا تا ہے ، علم وکمل پر ثابت قدمی اور انوارا الہید کے پہم فیضان کے سبب بینور تو می وضحکم ہوجا تا ہے ، اور دل کی فضاؤں میں انبساط و کشادگی کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے ، تو اس وقت لوح محفوظ میں کھے ہوئے نقوش دل میں منعکس ہونا شروع ہوجاتے ہیں ، اور انسان مغیبات پر مطلع ہوجاتا ہے اور عالم اسفل کے اجسام میں تصرف کرنے لگتا ہے بلکہ جب خود فیاض اقد س جل مجد ذاس پر جلوہ فرماتا ہے جو سب سے اعلی واشرف عطیہ ہے ، تو دوسری چیزیں کیے منکشف نہ ہوں گی'۔

(علامه على بن سلطان محمد القارى: مرقاة المفاتيح شرح مقتلوة المصابح : مطبوص كمتبه المداويه ، طمان: ج اجس ٢٢)

حضرت ملاعلی قاری حضور مظافیم کی حدیث پاک فعلید می ایس السیادات و کالکده می کشرح میں لکھتے ہیں:

د'علامہ ابن مجر نے فرمایا حضور مظافیم کما کنات کو جوآسانوں میں ہے بلکہ آسانوں کے اوپر

بھی ہے جانتے ہیں، جیسے کہ واقعہ معراج سے ثابت ہوتا ہے، اور اسی طرح زمین کہ جس

سے مراد جنس ہے یعنی ساتوں زمینوں میں جو کچھ ہے حضور کوان سب کاعلم ہے، جیسا کہ
حضور کا اللیم کے اس ارشاد سے ثابت ہوتا ہے کہ آپ نے بیل اور مچھلی کے بارے میں بتلایا
کہ تمام زمینیں ان دونوں کے اوپر ہیں'۔

(علاميلي بن سلطان محمد القارى: مرقاة المفاتيح شرح مفتلوة المصابح بمطبوعه مكتبه امداديه ، ماتان: ج٢٠٠٠)

حضرت محقق على قارى ، علامه بوصرى رحمه الله تعالى كقصيده برده شريف كاس مصرع: وَمِنْ عُلُومِكَ عِلْمَ اللَّوْجِ وَالْقَلَم مِن لَكِيعَ بِين :

وروح اور قلم كاعلم حضور مل اللي في علم كى سطور بين سے ايك سطر اور حضور مل اللي في الله كا علم كى سطور بين سے ايك سطر اور حضور مل اللي في الله كا مندروں بين سے ايك دريا ہے '۔

(علامه على بن سلطان محمد القارى: الزيدة العمدة:مطبوعة سنده (يا كستان): ص ١١٤)

#### (شیخ عبدالحق محدّ شه دبلوی: اشعة اللمعات ( فاری ) بمطبوعه مکتبه نور بدرضویه بمصر: ج اجس mmm )

علامه آلوی بغدادی رحمه الله تعالی علیه فرماتے ہیں که:

"قیامت کا معاملہ ذکورہ امور میں سب سے زیادہ مخفی ہے، اور اللہ تعالی نے جو اینے نبی مکرم الليكم كو قیامت كے وقت پرمطلع فرمایا ہے تو اس میں انتہائی اجمال ہے، اگر چہ دوسروں کی نسبت سے حضور مگاٹی کے کاعلم اتم اور انگمل ہے، اورر ماحضور مَا اللَّيْنِ كَمَا كَا مِنْ اللَّهِ مِنْ مَا وَالسَّاعَةُ كَهَا تَذُينَ ' كه ميں اس حال ميں مبعوث ہوا ہوں كه ميں قيامت ( دو الگلیوں کی طرف اشارہ فرماتے ہوئے )اس طرح قریب قریب ہیں،تواس حدیث سے زیادہ سے زیادہ بہی معلوم ہوتا ہے کہ آپ ملائلہ کے کو وقتِ قیامت کا اجمالی علم ہے، اور میں نہیں سمجھتا کہ خواص ملائکہ کو وقتِ قیامت کاعلم حضور منافین سے زیادہ ہو، اور میری اس بات کی تائیداس بات سے بھی ہوتی ہے جسے حمیدی نے اپنی نوادر میں امام شعبی سے اپنی سند کے ساتھ روایت کیا ہے کہ حضرت عیسی بن مریم نے حضرت جریل علیہ السلام سے قیامت کے بارے میں یو چھا تو انہوں نے اینے پروں کو ترکت دے کر کہا کہ''جس سے یو چھا جار ہاہے وہ سائل سے زیادہ جانے والانہیں ہے''۔مطلب بیہ ہے کہ اس بارے میں دونوں کاعلم برابرہے، یعنی وقوع قیامت کے وقت کا کامل علم صرف الله تعالى كے ساتھ مخصوص ہے اور دوسروں كواس نے اجمالى علم عطافر مايا ہے جيسے كه قيامت كى علامتوں کے بیان کرنے سے پتا چلتا ہے۔ جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب ملائلیکم کو وقوع قیامت کے وقت بر کامل طور پر مطلع کردیا گیا ہو، مگراس طریق پرنہیں کہوہ اللہ تعالی کے علم مے مماثل ہو، تا ہم اللہ تعالی نے کسی حکمت کے پیشِ نظر حضور منافی آیا اس کامخفی رکھنا وا جب کر دیا ہو، اور بیلم حضور مکافی کے خواص میں سے ہو، تا ہم مجھے اس بر کوئی قطعی دلیل نہیں ماسکی''۔

(علامه سيرمحمودآلوي بفسيرروح المعاني مطبوعة تبران: ج٢١ص٠٠)

# قاضى شوكانى :

یا در ہے کہ قاضی شوکانی کی شخصیت وہ ہے جس پر برصغیر پاک وہند کے تمام غیر مقلد دوں کا اعتاد اور سہارا ہے، قاضی موصوف اللّٰد تعالیٰ کے فرمان' فکل یَظْھِرُ عَلیٰ غَیْبِہِ اَحَدٌ ا'' کی تفسیر میں لکھتے ہیں :

''اگر ریکہا جائے کہ جب دلیل قرآنی سے میرثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے پسندیدہ رسولوں کوغیب کے جتنے علم پر

چاہا مسلط فرمایا ہے، تو کیارسول کے لئے بیجائز ہے کہ وہ اس علم غیب میں سے جواللہ تعالی نے اس پر ظاہر فرمایا ہے اپی اُمت کے بعض افراد کو بتلا دے؟ تو میں کہتا ہوں ہاں! اور اس میں کوئی رکا وٹ نہیں ، اور بیچیز رسول اللہ ملائے ہے اپنی اُمت کے بعد قاضی شوکانی نے اسی متعدد مظاہرہ کے عالم پر پوشیدہ نہیں ہے، (پھر اس کے بعد قاضی شوکانی نے اسی متعدد احادیث کا ذکر کیا جن میں بیبیان ہے کہ حضور ملائے گئے نے امور غیبیہ کی خبریں دی ہیں، پھر لکھتے ہیں کہ ) جب بیہ ثابت ہوگیا تو اس بات سے کوئی مانع اور رکا وٹ نہیں ہے کہ اللہ تعالی اس اُمت کے بعض نیک بندوں کوغیب کی اللہ تعالی اس اُمت کے بعض نیک بندوں کوغیب کی اللہ تعالی اس اُمت کے بعض نیک بندوں کوغیب کی اللہ تعالی کے رسول نے بھی الی خبروں کے لئے خاص فرما لے جو اس نے اپنے رسول مکرم پر ظاہر فرمائی ہیں، اور اللہ تعالی کے رسول نے ہیں، اور بیہ بعض افرادِ اُمت نیا ہر کی ہیں اور اُنہوں نے دوسروں کو بتلائی ہیں، پس صالحین کی کرامات اسی قبیل سے ہیں، اور بیہ بیمن افرادِ اُمت نیا ہوں اُسطہ سے اللہ تعالی ہی کا فیضان ہے'۔

(محمد بن على شوكانى : فتح القدير بمطبوعه دارالمعرفة ، بيروت: ج٥:٥ اس٣١٢)

# علم غیب کے بارے میں دیو بندیوں کاعقیدہ

مولوی خلیل احمد انبیشو ی لکھتے ہیں:

''ہم زبان سے قائل اور قلب سے معتقداس امر کے ہیں کہ سیّدنا رسول اللّه مَاللَّهِ ہِمَا کُو ہُمَا کُی مُحْلُوقات سے زیادہ وہ علوم عطا ہوئے ہیں جن کا ذات وصفات اور تشریعات لیعنی احکامِ عملیہ و تھم نظریہ اور حقیقت ہائے حقہ اور اسرار مِحْفیہ وغیرہ سے تعلق ہے جن تک مخلوق ہیں سے کوئی بھی نہیں پہنچ سکا، نہ مقرب فرشتہ اور نہ نبی رسول۔ اور بے شک آپ کو اولین و آخرین کا علم عطا ہوا اور آپ پرحق تعالی کا فضل عظیم ہے، لیکن اس سے بیدلازم نہیں آتا کہ آپ کو زمانہ کی ہرآن ہیں حادث وواقع ہونے والے واقعات ہیں سے ہر ہر جزئی کی اطلاع اور علم ہوئے۔

### پھر چندسطور کے بعد لکھتے ہیں:

'' ہاں کسی جزئی حادثہ طقیر کا حضرت کواس لئے معلوم نہ ہونا کہ آپ نے اس کی جانب توجہ نہیں فرمائی آپ کے اعلم ہونے میں کسی قتم کا نقصان پیدائہیں کرسکتا جب کہ ثابت ہو چکا

### کہ آپ ان شریف علوم میں جو آپ کے منصب اعلیٰ کے مناسب ہیں ساری مخلوق سے بڑھے ہوئے ہیں''۔

(خليل احمد نينهوى: المهد: كتب خاند تيميه، ويوبند: ص١٨٠)

# ع حقیقت خودکومنوالیتی ہے مانی نہیں جاتی

د یکھئے! مولوی صاحب موصوف بھی واشگاف الفاظ میں اعتراف کر گئے ہیں کہ حضور رنبی کریم ملکا لیکٹے کاعلم شریف اگلی پچھلی تمام مخلوق سے بڑھ کر ہے، اور آپ ( ملکا لیکٹے) حقائق حقہ، اسرار مخفیہ ( غیبیہ ) کے عالم ہیں، اور بعض چھوٹے موٹے موٹے موٹے مے واقعات اور حوادث کاعلم نہ ہونا صرف عدم النفات کی وجہ سے ہوتا ہے، اس سے آپ کے اعلم ہونے میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔

نوٹ : یادر ہے کہ بیر کتاب'' المحتد'' وہ ہے جس پر دیو بند کے تمام بروں کا ایکا ہے، بینی اس کتاب پر تمام اکا بر علاء دیو بند کا اتفاق ہے اور بیبیں سے زیادہ دیو بندی علاء کی تصدیقات سے آراستہ ہے، جن میں سے بعض بیہ ہیں: مولوی محمود حسن ، اشرف علی تھا نوی اور مفتی کفایت اللہ وغیرہ۔

# استدراک (ایک وہم کاازالہ)

یہ تو معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے پہندیدہ رسولوں اور خصوصاً سیّد الانبیاء ولمرسلین حضور خاتم النبیین سکا الیّکیا کوعلم غیب عطافر مایا ہے جیسے کہ ابھی ہم نے ذکر کیا ہے کہ اس پرقر آن کریم کی بہت می آیات، احادیث مبارکہ اور اقوالِ سلف دلالت کرتے ہیں، کیکن دوسری طرف اللہ تعالیٰ نے اپنے غیرسے علم غیب کی نفی فرمائی، جیسے ان آیا توطیبات سے ظاہر ہوتا ہے جوابھی ہم آپ کے سامنے پیش کررہے ہیں۔

مثلًا الله جل شائه في فرمايا:

قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ (سورة تَمَل: آیت ۲۵) ترجمہ: تم فرما وُغیب نہیں جائے جوکوئی آسانوں اور زمین میں ہیں مگر اللہ۔ وکِلّهِ غَیْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ وَإِلَیْهِ یُرْجَعُ الْکَمْرُ کُلُّهُ (سورة حود: آیت ۱۲۳) ترجمہ: اور اللہ بی کے لئے ہیں آسانوں اور زمین کے غیب اور اسی کی طرف سب کا موں کی رجوع ہے۔ وَعِندَةُ مُفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلَّا هُو (سورة الانعام: آیت ۵۹) ترجمه اورای کے پاس بیں تنجیاں غیب کی ،انہیں وہی جانتا ہے۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت ی آیات ہیں۔

### احاديث

حدیث جرئیل علیه السلام میں ہے:

وقوع قیامت کاعلم ان پانچ غیب کی چیزوں میں سے ہے جس کواللہ تعالی کے سواکوئی نہیں جانتا، پھر حجو رعلیہ الصلوة والسلام نے بیآ بیت تلاوت فرمائی اِنَّ اللّهَ عِنْدَةً عِلْمُ السَّاعَةِ (قیامت کاعلم الله تعالیٰ بی کے پاس ہے)۔

(امام سلم بن تحاج قشیری بحج مسلم بمطبوعه د بلی: چراجس ۲۹)

اُم المومنین حضرت عائشہ صدیقہ عفیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنبها فرماتی ہیں :

ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ عفیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنبها فرماتی ہیں :

اور جو شخص یہ کہے کہ حضور ما گائی کا ہونے والے امور کی خبر دیتے تھے تو اس نے اللہ تعالیٰ اور اور

پر بہت بڑا جھوٹ بائدھا کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: آپ فرماد ہے کہ آسانوں اور
زمینوں میں جو کچھ غیب ہے اس کو اللہ تعالیٰ کے ماسواکوئی نہیں جانتا۔

(ا مامسلم بن حجاج قشيري: حيمسلم بمطبوعه د بلي: جرابس ٩٨)

کسی مومن کی بیمجال نہیں کہ وہ علم غیب کے اثبات اور نفی کی آیات میں سے کسی کا بھی اٹکار کرے، اور اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ ہم (اہل سنت و جماعت) تمام آیات پر ایمان رکھتے ہیں اور ان (نفی واثبات کی) آیات کے درمیان حقیقت میں کوئی تناقض اور منا فات نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا کلام تناقض سے بری اور پاک ہے، اللہ جل مجد فرما تاہے:

وكُوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيْهِ الْحَتِلاَفاَ كَثِيْرِ أَ (سورة النساء: آيت ۸۲) (اوراگروه قرآن الله تعالَى كے غير كى طرف ہے ہوتا تووه اس ميں بہت كچھا ختلاف پاتے) مسئله علم غيب كے دلائل ميں جو بظاہر منا فات اور تناوض نظر آتا ہے اس كودُ وركرنے كے لئے علامہ سيّد يوسف ہاشم رفاعی، جوعلمائے كويت ہے ہيں، فرماتے ہيں: دیکھے! ہمارے رب بتارک و تعالی نے ایک طرف تو دوٹوک الفاظ میں تخلوق سے علم غیب کی نفی فرمادی ہے، ارشاد ہے: لا یکتکم من فی السّمَا وَاتِ وَالاَّرْضِ الْتُخْیَبَ إِلَّا اللَّهُ (الله تعالی کے سوا آسانوں اور زمین کے رہنے دالوں میں سے کوئی غیب نہیں جانتا) اور دوسری آیت میں اپنے برگزیدہ پیغیبروں کے لئے علم غیب ثابت کیا ہے، جس میں شک کی کوئی مخبائش نہیں ہے، جسیا کہ الله تعالی فرما تا ہے: اِلاَّ مَنِ ارتَّضَی مِن رَّسُولِ ( مگراپئی بیندیدہ رسول کو ) بیتمام آیات برحق بیں اور ان سب پرائیان لا نا واجب ہے، اور جو شخص علم غیب کی نفی اور اثبات پرشتمال ان دوشتم کی آیات میں سے کسی آیت کا بھی انکار کرے وہ قرآن کریم کا مشکر ہے، لہذا جو مطلقاً نفی کرتا ہے اور کسی طریق سے بھی علم غیب کوئیس ما نتا وہ آیات اثبات کا مشکر ہے اور جو مطلقاً ٹابت کرتا ہے اور کسی وجہ سے بھی نفی نہیں اپنا تا کہ بیش کرتا وہ آیات نفی کا مشکر ہے، اور مومن وہ ہے جو تمام آیتوں پرائیان رکھتا ہے اور تفریق کی روش نہیں اپنا تا کہ بعض کو مانے اور بعض کو فیہ مانے۔

(سيد بوسف بأشم رفاعي: اولية الل السنة والجماعة بمطبوع كويت ١٩٨٧ء: ص٥٣١)

علامها بن حجر كلي يون رقمطراز بين:

''اورہم نے اس آیت کی تفییر میں جو پچھ کھھا ہے تو علامہ نووی نے اپنے فناوی میں اس کی تضریح فرمائی ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ آیت کا مفہوم بیہ ہے کہ تمام معلومات کا احاطہ کرنا اور غیب کو مستقل اور ازخود ذاتی طور پر جاننا اللہ تعالیٰ کے سواکس کے لئے ٹابت نہیں ہے (مطلب بیہ ہے کہ ایساعلم جو تمام معلومات کا احاطہ کرے اور بذات ِخود مستقل طور پر ہواللہ تعالیٰ کے سواکس کے لئے ٹابت نہیں ہے ) اور رہے مجزات اور کرامات ، تو وہ انہیں اللہ تعالیٰ کے ہتلانے سے حاصل ہوتے ہیں'۔

(علامهاحمد بن حجر كلى: قنّا وكل حديثية بمطبوعه مصطفى ابا بي بمصر : ص ٢٧٨)

نيز فرماتے بيں كه:

''بيآيت الله تعالى كاس قول مِنهُمْ مَّنْ قَصَصْناً عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَّنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ كَمنا فَى نَبِيل ب، كَبِلى وجه توبيه كاس مِن الله تعالى في صرف ان انبياء كي خبردى ب جن كابيان نبي اكرم كاليَّيْمَ كه لئ كيا ب اور دوسرى بات بيه كهاس آيت كيزول كے بعدتمام انبياء كرام كابيان نبي اكرم مَنْ اللَّهُ كَهُ لِكَ كرديا كيا''۔ دوسرى بات بيه كهاس آيت كيزول كے بعدتمام انبياء كرام كابيان نبي اكرم مَنْ اللَّهُ كَ لِنَهُ كَرديا كيا''۔

(علامه احمد بن تجريحي: قناوي حديثيه:مطبوعه مصطفى البابي بمصر بص١٥١)

علامه شهاب الدين خفاجي فرمات بين:

"اوربیان آیوں کے منافی نہیں ہے جواس پر دلالت کرتی ہیں کہ اللہ تعالی کے سواکسی کوغیب کاعلم نہیں ہے اور اللہ تعالیٰ کے اس فرمان "کو گُنت اُقلم الْفقیب کا اللہ تکفرت مِن الْفَیْدِ "میں بغیر واسطہ کے جانے کی فی ہے، الکین اللہ تعالیٰ کے بتلانے سے حضور کا اللہ تعالیٰ کا غیب پر مطلع ہونا ایک امر خقق ہے جس پر اللہ تعالیٰ کا بیفر مان شاہدہ " فلک یہ فظھر عکمی فیڈید اُحکا اُن اِللّا مَنِ اَدْتَضَی مِن دَسُول' وہ اپنے غیب خاص پر اپنے پہندیدہ رسولوں کے سوا کسی کوکا مل اطلاع نہیں دیتا''۔

"ابن عطاء الله اسكندرى نے "لطائف المنن" میں فرمایا کہ بندے کا نور فراست سے اللہ تعالی کے غیوب میں سے کسی غیب پر مطلع ہونا کوئی جیرت کی بات نہیں ہے، اس کی دلیل بیحدیث ہے کہ" اِتقو فراسکة الْمؤمِن فَاِنَّهُ یَنْظُر بِ الله " مؤمن کی فراست سے ڈرو کیونکہ وہ اللہ تعالی کے فورسے دیجھا ہے، اور یہی نبی اکرم می اللہ کے اس ارشاد کا مطلب ہے: "میں اس کی آنکھ ہوجاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے" کیونکہ جس کی آنکھ تو اللہ ہواس کا مغیب پراطلاع یا ناکوئی مستجد نہیں ہے"۔

(علامہ شہاب الدین احمد تفاجی جسیم الریاض شرح شفا قاضی عیاض بمطبوعه وارالفکر، بیروت: جسم بس ۱۵۰) اور یہی بات بعین مطامہ ذرقانی نے شرح مواجب میں کہی ہے۔

(علامهمرين عبدالباقى زرقانى:شرح مواهب لدندي: ج ٧٠٤ـ ٢٢٩)

علامهمحود بن اسرائيل معروف بابن قاضى ساونه فرماتے ہيں:

''ان آیات کریمہ میں اس طرح تطبیق ہو سکتی ہے کہ جس علم کی نفی کی گئی ہے وہ مستقل علم ہے (جوازخود معلوم ہواور بتلا نے سے جوعلم ہواس کی نفی ہے) یا بیہ کہا جائے کہ نفی علم قطعی کی ہے نہ کہ نفی کی ، اور اس تائید اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے ہوتی ہے آئی ہوگئی ہوئی ہوئی ہے کہ نفی علم قطعی کی ہے نہ کہ نفی کی ، اور اس تائید اللہ تعالیٰ کے مطابق فرمان سے ہوتی ہے آئی ہوئی ہوئی کے بیان کے مطابق یا اللہ تعالیٰ کے بتلا نے سے اس کی خبر دی ( لیعن بیر کہ بنی آ دم زمین میں فساد پھیلائیں گے )لہذا اگر کوئی شخص مستقل طور پرجانے کا دعو کی کرے تو اسے کا فرقر اردیا جانا چاہئے ، اور اگر اس بناء پر دعو کی کرے کہ اسے نیندیا بیداری میں کشف کے ذریعے آگاہ کیا گیا ہے تو اسے کا فرتر ہیں کہیں گے ، کیونکہ اس کے دعو سے اور آیت میں کوئی مخالفت نہیں ہوئے ۔ سے جیسے کہ اس سے پہلے تطبیق کا بیان ہوا ہے'۔

#### (علامة محمود بن اسرائيل: جامع الفصوليين:مطبوعة المطبعة الكبرى الميرية مصر: ج٢٠٠ص ٣٢٠)

ان تصریحات سے بیہ بات واضح ہوگئ ہے کہ نفی ذاتی طور پر جاننے کی گئی ہے جو بلا واسطہاور بغیر ہتلانے کے ہوں کے ہو کے ہو، کیکن اللہ تعالیٰ کے ہتلانے سے جوعلم غیب حاصل ہووہ ثابت ہے، اس کی نفی نہیں ہے۔ علامہ محمود آلوسی رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

# للدتعالى اورمخلوق كاعلم مساوى نهيس

اس سے پہلے جوتفصیل گزری ہے اس سے حضور طُلِقَیْنِ کے علم کی وسعت کا کسی قدرا ندازہ ہوتا ہے، اللہ جل مجدۂ نے حضور طُلِقِیْنِ کو تمام اولین و آخرین کا علم عطا فر مایا ہے یہاں تک کہ آپ نے ایک ہی مجلس میں کا نئات کی پیدائش سے لے کر جنتیوں اور دوز خیوں کے اپنے اپنے ٹھکانوں میں جانے تک کی خبر دی، اس کے باوجود حضور کا علم اللہ تعالیٰ کے علم کے مساوی نہیں ہے بلکہ تمام مخلوق کا علم بھی علم اللی کے برابر نہیں، بلکہ حقیقت رہے کہ اس مساوات کا امکان ہی نہیں ہے۔

الله تعالی اور مخلوق کے علم میں مساوات کی شخفیق کرتے ہوئے امام احمد رضا بریلوی فرماتے ہیں:

'' ہماری اس تقریر سے خاُ ہر وہا ہر ہو گیا ہے کہ تمام کا ئنات کاعلم ایک طرف ہوتو کسی مسلمان کے دل میں بی خیال تک نہیں گزرسکتا کہ وہ علم الٰہی کے مساوی ہوسکتا ہے، کیا اندھوں کونظر نہیں آتا کہ علم الٰہی اور علم رسول (بلکہ پوری کا ئنات) کے علم میں کتنی وجوہ سے فرق ہے؟''

(۱) الله تعالی کاعلم ذاتی اور مخلوق کاعلم عطائی ہے۔

(۲) الله تعالی کے علم کا ثبوت ذات باری تعالی کے لئے ضروری ہے اور مخلوق کے لئے علم کا ثبوت ممکن ہے۔

(۳) الله تعالیی کاعلم از لی ،سرمدی، قدیم ، حقیقی ہے اور مخلوق کاعلم حادث ہے کیونکہ تمام مخلوق حادث ہے اور بیہ

قاعدہ ہے کہ صفت موصوف سے پہلے نہیں پائی جاسکتی۔

(4) علم البي غير مخلوق ہے اور مخلوق كاعلم مخلوق ہے۔

(۵) علم اللي غيرمقدورب اور مخلوق كاعلم مقدور مقبورب\_

(٢) علم اللي واجب البقاء ب اور مخلوق كاعلم جائز الفناء ب\_

(2) علم اللي مين تغير متنع إور خلوق كاعلم تغير يذري-

(الم م احمد رضاير ملوى: الدولية الممكية: كمتبدرضوبيّ رام باغ كراجي: ص١١٢)

مساوات کا وہم ای شخص کو لاحق ہوسکتا ہے جو اللہ تعالی کے علم کی وسعتوں سے جابل ہے، حقیقت رہے کہ تمام مخلوق کے علم کی نبیت اللہ تعالی کے علم کی نبیت اللہ تعالی کے علم کی نبیت اللہ تعالی کے علم کی نبیت، اللہ تعالی کے علم کی نبیت، متناہی ہیں، ان کی باہمی نبیت، متناہی کی جائے تو محض سمجھانے کے لئے ہوگی، کیونکہ قطرہ اور سمندر دونوں متناہی ہیں، ان کی باہمی نبیت، متناہی کی متناہی اور اللہ تعالی کا متناہی سے نبیت ہے، جب کہ اللہ تعالی اور مخلوق کے علم میں بینسبت نبیس ہے، کیونکہ مخلوق کا علم متناہی اور اللہ تعالی کا علم غیر متناہی ہے، ان کے درمیان وہ نبیت ہے جو متناہی کو غیر متناہی سے ہے۔

حافظ ابوعبدالله حاکم نیشا پوری، حضرت ابی بن کعب رضی الله تعالی عنه سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم ملکا لیکنے کے فرمایا:

جب موی علیه السلام کی خضر علیه السلام سے ملاقات ہوئی تو ایک پرندہ آیا اور اس نے اپنی چونی ہوئی تو ایک برندہ آیا اور اس نے اپنی چونی پانی میں ڈالی، حضرت خضر علیه السلام حضرت موی علیه السلام سے کہنے لگے ،غور سیجئے

کہ بدیر برندہ کیا کہدرہا ہے، حضرت موکی علیہ السلام نے کہا وہ کیا کہدرہا ہے؟ حضرت خضر علیہ السلام نے کہا وہ کیا کہدرہا ہے؟ حضرت خضر علیہ السلام! تنہا را اورموکی علیہ السلام کاعلم اللہ تعالیٰ کے علم کے سامنے ایسے ہی ہے جیسے میں نے اپنی چونچ کے ذریعے اس پانی سے کھے حصہ لے لیا ہے۔

بیحدیث امام مسلم اور بخاری کی شرا کط پرسی ہے کیکن انہوں نے اسے روایت نہیں کیا ہے۔

( حافظ حاكم نيشالورى: متدرك حاكم : مطبوعدوا رالفكر ، بيروت: ج٢٠ص١٩٣٣)

علامة خفاجي، علامه طبي (شارح مفكلوة) يفقل كرت موع فرمات بين:

''الله تعالی کی معلومات کی کوئی انتہانہیں ہے، آسانوں اور زمین کے غیب اور جو پچھ فرشتے ظاہر کرتے ہیں اور جو پچھ خیسے شاہر کرتے ہیں اور جو پچھ چھیاتے ہیں، سب الله تعالیٰ کے علم کا ایک قطرہ ہے'۔

(علامة شهاب الدين خفاجي:عناية القاضي طبع بيروت: ج٢٠.٥ ١٢٩)

علامه عبدالحكيم سيالكو في نے بھى يہى تصريح فرمائى ہے۔

(علامة عبدالكيم سالكوفى: حاشتىفسىر بيضاوى بمطبوعه كوئنه بص ١٠٠١)

(علامة ميا كليم سالكوني: حاشيفسير بيفاوي مطبوع كوئد بس ٥٩)

خلاصة كلام

الل سنت وجماعت كا مسلك مديه كرالله تعالى نے اپنے محبوب نبي كريم من الليكم كوما كان وما يكون كاعلم تدريجاً عطا

فرمایا ہے اور حضور کا گینے کا بیٹم جو ابتداءِ آفرینش سے لے کر جنتیوں اور دوز خیوں کے اپنی اپنی منزلوں میں داخل
ہونے تک تمام ما کان وما یکون کو محیط ہے، جبیبا کہ سابق ابحاث میں قرآن وصدیث اور اقوالِ ائمہ سے ٹابت
ومعلوم ہوا ہے، نزول قرآن کے ساتھ ساتھ اپنی ارتقائی منازل کو طے کرتا ہوا کھمل ہوا، اور جواس کا اٹکار کرے اس
پرلازم ہے کہ وہ دلیل قطعی سے ٹابت کرے کے پورے قرآن کریم کے نازل ہوجانے کے بعد حضور کا اُلگی ہے کو فلاں
پرلازم ہے کہ وہ دلیل قطعی سے ٹابت کرے کے پورے قرآن کریم کے نازل ہوجانے کے بعد حضور کا اللّٰی ہے کہ وفلاں
چیز کا علم نہیں ہے، امام اہلست حضرت محد شام احمد رضا قادری قندھاری ٹم بریلوی رحمہ اللّٰد تعالیٰ کا بھی عقیدہ
ومسلک ہے، اور اٹل سنت و جماعت کے کثیر فقہاءِ کرام، محد ثین، مفسرین اور صوفیاء کرام رضی اللّٰد تعالیٰ عنہم اس پر
مشفق ہیں۔

#### حضرت امام احدرضا بریلوی رحمه الله تعالی فرماتے ہیں:

''ان تمام اجماعات کے بعد ہمارے علماء میں اختلاف ہوا کہ بیٹار علوم غیب جومولی عزوجل نے اپنے محبوب اعظم ملائلی کم کو عطافر مائے آیا وہ روزِ اوّل سے بومِ آخر تک تمام کا نئات کو شامل ہیں جبیبا کہ عموم آیات اور احادیث کا مفاد ہے، یاان میں شخصیص ہے، بہت اہل ظاہر جانب خصوص گئے ہیں، کسی نے کہا متثابہات کا، کسی نے ٹمس کا، کثیر نے کہا ساعت کا، اور علماء باطن (صوفیاء کرام) اور ان کے اتباع سے بکثر ت علماء فلاہر نے آیات واحادیث کو ان کما علم باکن و ما یکون ( بعنی تخلیق کا کنات کے آغاز سے لے کر قیامت تک کاعلم ) معنی ندکور میں از آنجا کہ غایت میں دخول وخروج دونوں محتمل ہیں، ساعت داخل ہو یانہیں بہر حال ہے مجموعہ بھی علوم الہیہ سے ایک بعض خفیف ہے'۔

#### اس کے بعد فرماتے ہیں:

بیخاص مسئلہ جس طرح ہمارے علاء اٹل سنت میں دائر (گردش کناں) ہے مسائلِ خلافیہ اشاعرہ اور ماتر ید بید کے شل ہے کہ اصلاً محلِ کوم (اور جائے ملامت) نہیں، ہا! ہمارا مختار، قول اخیر ہے جو عام عرفاء کرام اور بکثرت اعلام کا مسلک ہے، اور اس بارے میں بعض آیات واحادیث اور اقوالِ ائمہ، حضرت (سوال کرنے والے بزرگ) کوفقیر کے دسالے "انباء المصطفے" میں ملیں گے، اور اللؤ لؤ المکنون فی علمہ البشیر ماکان ومایکون وغیرہ رسائلِ فقیر میں بھراللہ تعالی کثیر ووافر ہیں'۔

### (امام احمد رضاير بلوى: خالص الاعتقاد (أردو) بمطبوعه حامدانيذ كمينى ، لا بهور :ص٢٧\_٧٢)

# وجبراختلاف

اس مسئلہ میں اختلاف دراصل اس شم کی باتوں سے واقع ہوا، جیسے مولوی اسلعیل دہلوی نے لکھ دیا کہ:

'' جوکوئی یہ بات کے کہ پیٹم پر خدایا کوئی امام یا کوئی بزرگ غیب کی بات جانتے تھے اور
شریعت کے ادب سے منہ سے نہ کہتے تھے سووہ بڑا جھوٹا ہے، بلکہ غیب کی بات اللہ کے سوا
کوئی جانتا ہی نہیں'۔

(محمدا ساعیل و ہلوی: تقویہ الایمان (اُردو) بمطبع قاروقی دہلی جس۲۲)

اس نے ان تمام آینوں اور حدیثوں کی طرف توجہ نہ کی جن میں سے بعض ہم نے سابقہ سطور میں ذکر کی ہیں۔ مولوی خلیل احمد انبیٹھو کی نے لکھا ہے:

(خليل احمدانيه هوى: برامين قاطعه: كتب خاندا مداوييه ديوبند ص۵۵)

اس عبارت کا مفادیہ ہے کہ شیطان کاعلم (نعوذ باللہ من ڈلک) حضور نبی کریم مالی فی کے کام سے زیادہ ہے کیونکہ اس نے کہا ہے کہ شیطان کاعلم روئے زمین کومچیط ہے اور بیص سے ثابت ہے، اور نبی کریم مالی فی کا کاعلم ایبانہیں ہے بلکہ حضور مالی فی کے کہا محیط ثابت کرنا شرک ہے اور نصوص کے خلاف ہے، کیسی عجیب بات ہے کہ ہم اگر حضور مالی فی کے لئے علم محیط ثابت کریں تو اس سے شرک لازم آئے اور مولوی صاحب موصوف اگریمی علم ابلیس لعین کے مالی ٹابت کریں تو نہ صرف شرک لازم آبیں آتا بلکہ وہ نص سے ثابت ہے (اللہ تعالی کی پناہ) اپنے اپنے نصیب کی بات ہے۔

مزيد سنت مولوى اشرف على تفانوى لكست بين :

'' پھر بیہ کہ آپ کی ذاتِ مقدسہ پرعلم غیب کا تھم کیا جانا اگر بقول زید تھی ہوتو دریا فت طلب بیا مرہے کہ اس غیب سے مراد بعض غیب ہے یا کل غیب اگر بعض علوم غیبیہ مراد ہیں تو اس میں حضور کی ہی کیا تخصیص ہے ایساعلم تو زید وعمرو بلکہ ہرصبی ومجنون بلکہ جمیع حیوانات و بہائم کے لئے بھی حاصل ہے''۔

#### (اشرف على تعانوى: حفظ الايمان: كتب خانه اعز از بيه ولويند ص ٨)

قارئین کرام! بیاوراس طرح کی دوسری بہت ی باتیں تھیں جو برصغیر ہند میں افتراق کا سبب بنیں، اور علماء اہل سنت و جماعت نبی کریم سکا اللہ کے حقوق، جن کا اوا کرنا ان پر واجب تھا، کے لئے اُٹھ کھڑے ہوئے اور ان نظریات کا بھر پورر د فرمایا، انہی علماء اہل سنت میں سے ایک امام احمد رضا قادری بریلوی بھی ہیں جنہوں نے عظمت شان الوہیت اور مقام مصطفے مکا تی گئے اور شان رسالت کے تحفظ کے لئے متعدد کتا ہیں تصنیف فرما کیں، اور شان الوہیت وشان رسالت میں تنقیص کرنے والوں کا رد بیغ فرمایا، یہی وجہ ہے کہ بیلوگ امام احمد رضا بریلوی سے بغض رکھتے ہیں اور اُن پر ایسے ایسے جھوٹ با ندھتے ہیں جن سے ان کا دامن پاک ہے۔

اولياءكرام اورعكم غيب

امام ابن جرکی سے پوچھا گیا کہ اگر کوئی مخص ہد کہے کہ مؤسن غیب جانتا ہے تو کیا وہ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی وجہ سے "قُل لَّا یَعْلَمُ مَن فِی السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ الْفَیْبَ إِلَّا اللَّهُ '' (تم فرماؤ کوئی غیب نہیں جانے آسانوں اور زمینوں میں سے مگر اللہ) کا فر ہوجائے گا؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ اس کے کلام میں احتمال کی وجہ سے اس کو مطلقاً کا فرنہیں کہا جائے گا، چنانچے علامہ امام ابن حجر لکھتے ہیں :

''جب کوئی شخص کے کہ مومن غیب جانتا ہے تو اس سے اس کی تفصیل معلوم کی جائے گی اور اگروہ یہ کے کہ اس قول سے میری مرادیہ ہے کہ بعض اولیاء اللہ کو اللہ تعالیٰ بعض مغیبات کا علم عطا فرما تا ہے تو اس کا بیقول مقبول ہوگا، کیونکہ یہ بات عقلاً جائز ہے اور نقلا ثابت اور واقع ہے، کیونکہ بیداولیاء اللہ کی ان کرامات میں سے ہے جوشار سے باہر ہیں، پس بعض اولیاء اللہ خطاب سے غیب کاعلم رکھتے ہیں، بعض کے لئے پردہ اُٹھا دیا جا تا ہے اور بعض کے لئے پردہ اُٹھا دیا جا تا ہے اور بعض کے لئے لوحِ محفوظ کود مکھ لیتے ہیں، ۔

### (مولا ناروم فرماتے ہیں:

#### لوپِ محفوظ است پیشِ اولیاء آنچه محفوظ است محفوظ از خطا)

اس سلسلے میں حضرت خضر کے بارے میں قرآن پاک کابیان کافی ہے،اس بناپر کہ انہیں ولی مانا جائے جیسے کہ جمہور علاءاور تمام عرفاء سے منقول ہے،اگر چہ زیادہ صحیح یہی ہے کہوہ نبی تھے،اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق روایتوں میں آتا ہے کہ انہوں نے اپنی اہلیہ محتر مہ کے بارے میں خبر دی کہ ان کے ہاں لڑکا پیدا ہوگا، چنانچہ اسی طرح ہوا۔

(مؤطا کے حوالے سے بیہ بات گزر چکی ہے کہ انہوں نے لڑکی کی خبر دی تھی اور لڑکی ہی پیدا ہوئی۔ شرف قادری)

اسی طرح حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کے بارے میں ہے کہ انہوں نے حضرت ساربیا وران
کے لشکر کے بارے میں انکشاف کیا جب کہ ملک عجم میں تھے، اور حضرت امیر المؤمنین اس وقت مدینہ منورہ میں منبر
پر جمعہ کا خطبہ ارشاد فرمار ہے تھے تو آپ نے یا ساریک الجمل (اے ساربیا پہاڑکی طرف سے بچو) کہہ کر حضرت
ساربیکو دشمن کی کمین گا ہوں سے بروقت خبر دار کر دیا جہاں سے وہ حملہ کر کے مسلمانوں کی بنخ کئی کرنا چاہتے تھے،
اور حضور مالی ایک کے حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے بارے میں فرمایا کہ وہ میری اُمت کے محکم شہر جیں جنہیں
الہام کیا جاتا ہے۔

اوررسالہ قشیر بیاورعوارف المعارف امام سپروردی وغیرہ کتابیں ایسے بےشار واقعات سے بھری ہوئی بیں جن بیں ایسے بےشار واقعات سے بھری ہوئی بیں جن کاتعلق غیب سے ہے، مثلاً بعض اولیاء اللہ کا بی تول کہ بیں جن کل ظہر کے وقت فوت ہو جاؤں گا اور ایسا ہی ہوا، اور جب فن کرنے کے بعدان کی دونوں آ تکھیں کھولنے پر فن کرنے والے نے پوچھا کہ کیاتم مرنے کے بعد زندہ ہوگئے ہو؟ تو اس اللہ کے ولی نے جواب دیا کہ میں زندہ ہول اور اللہ تعالیٰ کا ہرمحت زندہ ہوتا ہے'۔ ب

ہرگز نمیرد آنکہ دلش زندہ شد بعثق شبت است برجریدهٔ عالم دوامِ ما قاضی شوکانی ککھتے ہیں (جبیبا کہ پہلے بھی ان کا بیان گزراہے) کہ: "جب بیر ثابت ہوگیا تو اُب کوئی رکاوٹ اور مانع نہیں ہے کہ اللہ تعالی اپنے بعض نیک بندوں کو بعض غیوں کے بتلانے کے لئے خاص فرمالے جواس نے اپنے رسول کے لئے ظاہر کئے ہیں اور رسول میں لیکھیے نے اُمت کے بعض افراد کے لئے ظاہر فرمائے اور بعض افراد نے دوسرے حضرات کو بیامور بتلائے ، پس صالحین کی کرامات اسی قبیلے سے ہیں ، اور سب بواسطۂ رسالت رب تعالی کا فیض ہے "۔

#### (محمه بن على شوكاني: فتح القدير بمطبوعه وارالمعرفة: ح ۵: ص ۱۳۱۲)

بلکہ بیرتو آج بھی ممکن ہے کہ اللہ رب العزت حضرت محمد مصطفے علیہ التحیۃ والثناء کے واسطے سے مختلف علوم کا فیضان اپنے بعض نیک ہندوں پر فرمادے کیونکہ اس میں کوئی شرعی اور عقلی استحالہ نہیں ہے۔

امام فخرالدين رازى رحمه الله تعالى فرماتے بين:

'' حضور کالٹی آئے نے فرمایا میں اپنے رب کے پاس رات بسر کرتا ہوں ، وہ مجھے کھلاتا پلاتا ہے ، اس معنی کے اعتبار سے ہمارا عقیدہ ہے کہ جوشخص عالم غیب کے احوال کا زیادہ علم رکھتا ہے اس کا قلب زیادہ قوی ہوتا اور اس میں کمزوری کم ہوتی ہے اس لئے حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہ الکریم نے فرمایا: واللہ! میں نے خیبر (کا دروازہ) قوت جسمانی سے نہیں بلکہ قوت ربانی سے اُ کھاڑا تھا ، اور بیاس لئے تھا کہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کی نظر اس وقت عالم اس اس کی طرف نہیں تھی اور فرشتے عالم کبریا کے انوار وتجلیات آپ کے دل پر ڈال رہے تھے اور آپ کی روح کو ملکوتی ارواح کے جواہر کے ساتھ مشابہت سے قوت حاصل ہوگئی اور اس میں عالم قدس کی روشنی چکنے گئی ، تولاز ما آپ ایسا ہے اس کے اور اس میں عالم قدس کی روشنی چکنے گئی ، تولاز ما آپ ایسا ہے اس کے اور اس میں عالم قدس کی روشنی حکے تھے جن پر دوسرا شخص قا در نہیں تھا۔

#### مزيدلكھتے ہيں:

''اورایسے بی جب بندہ طاعات پر پابندی اور مواظبت کرتا ہے تو اس مقام کو پالیتا ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ فرما تا ہے میں اُس کے کان اور آنکھ بن جاتا ہوں ،اور جب جلالِ خداوندی کا نوراُس کی آنکھ ہوجاتا ہے تو پھروہ دُورونز دیک کو بکسال سنتا ہے ،اور جب اللہ کا نوراس کی آنکھ بن جاتا ہے تو قریب اور بعید کود بکھتا ہے ،اور جب یہ نوراس بندے کے ہاتھ بن جاتا ہے تو وہ مشکل اور آسان سب میں تصرف پر قا در ہوجاتا ہے''۔

(محمه بن عمر بن مسين رازی بفسير كبير: مطبعه بهيه بمصر: ١٢٥٥)

#### حضرت ملاعلى بن سلطان قارى رحمه الله تعالى فرمات بين:

" جانا چاہئے کہ رسول اللہ طالیہ کا ایک اور موس کی فراست سے ڈرواس لئے کہ وہ اللہ تعالی کے نور سے دیکھتا ہے" پھرآ پ نے بیآ یت تلاوت فرمائی " باق فی فر لیک لا یا ب لِنْمُوسِمِیْن " (اوراس میں متوسین لیعنی ارباب فراست کے لئے نشانیاں ہیں) تر ذری نے اسے ابوسعید خدری رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کیا ہے، موقع کی مناسبت سے یہاں اس بات پرآگاہ کرنا بھی ضروری ہے کہ فراست کی تین قسمیں ہیں، فراست ایمانیہ اور بیاس فور کے سبب حاصل ہوتی ہے جے اللہ تعالی بندے کے دل میں ڈال دیتا ہے، جس کی حقیقت بیہ کہ وہ ایک ایمان امر ہے جودل پراس طرح تیزی سے وار دہوتا ہے جیسے شیرا سے شکار پر جست لگا کر حملہ آور ہو، اسی مناسبت سے اس کو فراست کہتے ہیں، اور بیفراست قوت ایمائی کے مطابق قوی اور ضعیف ہوتی ہے، اور جس قدر کی کا ایمان مناسبت سے منظوط ہوگا اسی قدروہ فراست میں بیتا ہوگا ، ابوسلیمان دارانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ فراست مکا ہوئے نفس اور معاند غیب سے عبارت ہے اور وہ ایمان کے مقامات میں سے ایک مقام ہے، انتخار "

(على بن سلطان محمد قارى: شرح فقه اكبر بمطبوعه مصطفى البابي بمصرص + ١٨)

فيخ مشائخ مندحضرت شاه ولى الله محد ث د بلوى فرماتے ہيں:

'' جب اس نفس کی ملکوتی قوت کا غلبہ ہوتا ہے اور حیوانی قوت مغلوب بلکہ فنا ہوجاتی ہے تو قلب میں بیا نقلاب برپا ہوتا ہے کہ وہ رُوح بن جاتا ہے اور مجاہدہ سے نجات پالیتا ہے، چنا نچہ دل کوقبض کے بغیر بسط اور بغیر قاتی (اضطراب و پریشانی ) کے اُلفت حاصل ہوتی ہے، بندے کی عقل سرا پا کمال بن جاتی ہے اور عام طریقے سے ہٹ کر فراست، کشف اور الہام وغیرہ کے ذریعے کمالات اور علوم غیبیہ حاصل کرتی ہے'۔ (ترجمہ فارسی عبارت)

(شاه ولى الله محدث و بلوى: تمعات بمطبوعة شاه ولى الله اكاوى محيد رآبا و (سنده) بص ١٠٩)

#### نيزلکھتے ہیں :

'' اور نقشبند میہ کے بجیب تصرفات بیں مثلاً کسی مطلوب پر توجہ کا مرکوز کرنا اور اس مقصد کا توجہ کے موافق ہونا، طالب کے دل میں اثر کرنا، مریض سے بیاری وُ ورکرنا، گنهگار پر توبہ کا القا کرنا، لوگوں کے دلوں میں تصرف کرنا تا کہ وہ محبت واحترام کرنے لگیں، اور ان کی عقلوں میں کاروائی کرنا کہ ان میں بڑے بڑے واقعات نقش ہوجا کیں، زیروں اوروصال فرمانے والے الل قبور بزرگوں کی نسبت پرمطلع ہونا، لوگوں کے دلی خطرات اور دلوں میں پیدا ہونے والے خیالات پرآگاہ ہونا، سنتقبل کے واقعات کومنکشف کرنا اورآئندہ پیش آنے والے مصائب وبلیات کودور کرناوغیر ذلک کمیکن ہم بطور نمونہ چند ہاتوں کے ذکر پراکتفاء کرتے ہیں''۔

(شاه ولى الله محدّ شروبوي: قول الجميل: مطبوعه راحي ص ١٠١١٠١)

اورسب سے بڑھ کر عجیب بات وہ ہے جوشاہ ولی اللہ محد ث دہلوی نے دو تھیمات 'میں کھی ہے ، فرماتے ہیں :

" لیس میں آج خاموثی کے باوجود گویا ہوں ، خلاصۂ کلام ہیہ ہے کہ میں کے بعد دیگرے اسرار وتجلیات اور علم ومعرفت کے میدانوں کو عبور کرتا ہوااسم رحمٰن تک پہنچا جو کہ تمام تجلیات کا اصل اور مرکز ہے ، سومیں اس (اسم رحمٰن)

کے ذریعے بلندترین مقام پر پہنچا ، اور جب بیاسم گرامی میری ذات میں جلوہ گر ہوا تو میں نے ہر علم ، ہر مقام اور ہر وہ کمال دیکھا جو پہلے انسانی فردکو حاصل ہوا ، میری مراد صرف بیآ دم ہی نہیں بلکہ پہلے آ دم سے لے کرا خیرتک جب دنیا فنا ہوجائے گی اور آسمان بھٹ جائیں گے ، اِن تمام انسانوں نے جو جوعلوم ، کمالات اور مقامات اور مراتب حاص کے ، خواہ اِس دنیا میں حاصل ہوئے یا قبر میں ، روز حساب یا جنت میں ، میں نے ان تمام کمالات کا اس طرح ماطہ کرلیا کہ کوئی امر کسی امر سے مزائم نہیں ہے ، (یہاں تک کہا کہ ) میں نے تمام افلاک ، معادن ، اشجار ، بہائم ، ملائکہ ، جن ، لوح قلم ، اسرافیل ، تمام موجودات کے کمالات کا کمل احاطہ کرلیا۔

(پھریہاں تک فرمایا) پس جس نے مجھے جانچا پر کھااس نے میرے لئے کوئی کمال نہیں پایا بلکہ میں خود کمال ہوں اور مجھ میں کمال ہے میرے ہاتھ، پاؤں، چہرہ اور سینہ سب کمال ہی تو ہیں، میں اپنے کمال کے مطابق قبر میں داخل ہوا اور میں ہر کمال کواپنے اندر داخل ہوتے ہوئے دیکھنے کا منتظر ہوں، شاید میرا وجود قیامت ہے جو کمالات کے این دیکھیں کر میں دیسے ہوں میں میں معاہدہ میں جنہ میں دیک نے سنجیں میں کا دیسے میں کا دیسے میں کا دیسے میں ا

کئے قائم ہوئی ہے،اورہمیںا پیےاسرارورموزمعلوم ہیں جنہیں ہم بیان کرنے کے ہیں، میں کہتا ہوں:

وَعِنُدِيْ عُلُومٌ لَّ يَكَادُ يُحِيطُهَا سَمَاءٌ وَلَا بَرُّ وَّ بَحْرٌ وَّ سَاحِلُ وَلٰكِنَّ آبُنَاءَ الزَّمَانِ وَ جَدْتُهُمُ تُساوِیُ لَدَیْهِمُ عَاقِلٌ ثُمَّ غَافِلٌ تُساوِیُ لَدَیْهِمُ عَاقِلٌ ثُمَّ غَافِلٌ

(اورمیرے پاس اٹنے علّوم ہیں کہ آساًن ، خشکی ،سمندراورکو کی ساحل ان کا احاطہ ہیں کرسکتا ،کیکن میں نے اہل زمانہ کوالیہا یا یا کہان کے نز دیک عالم اور جاہل برابر ہیں )

#### (شاه ولى الله وبلوى: تفهيمات: حيرا آبان سنده: ٢٥-٩٨ -٩٠)

ہاں! جولوگ اولیاء بلکہ انبیاء کرام علیجم السلام کے علوم میں تنقیص کرتے رہتے ہیں، کہاں ہیں؟ ہم

پوچھتے ہیں کہ وہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب وہلوی پر کیا تھم لگا کیں گے؟ اُنہوں نے اپنی ذات کے لئے ایسے علم کا
دعویٰ کیا ہے جو تمام اشیاء کوا حاطۂ تامہ کے ساتھ محیط ہے، اگر اس کے باوجود شاہ ولی شاہ صاحب تمہارے نزدیک
موحد ہیں تو پھر دریا فت طلب امریہ ہے کہ (اس طرح کاعلم) اگر امام احمد رضا پر بلوی اور ان کے پیروکار بلکہ تمام
علائے اسلام حضور نبی کریم منافی کے لئے ماکان وما یکون کاعلم ثابت کرتے ہیں (اور وہ بھی مستقل اور ذاتی نہیں
بلکہ) اللہ تعالیٰ کے بتلا نے سے، تو آنہیں کیوں مشرک قرار دیا جا تا ہے؟

شاه ولی الله محدّ ث دہلوی وہ شخصیت ہیں جن کےعلم وفضل اور بزرگی کےعلماءاہل سنت، دیو بندی اور لا نہ ہمی ( یعنی غیر مقلدین ) سبھی معتر ف ہیں،شاہ اساعیل دہلوی ان کے متعلق لکھتے ہیں :

"قبلة ارباب محقيق اور كعبهُ اصحابِ تدقيق، ميري مراد حضرت شاه ولى الله قدس سره سے بـ"-

(محمداساعیل دبلوی: صراط تنقیم (فاری): مکتبه سلفیه، لا بهور: ص ۱۱)

نيزلکھتے ہیں:

"قىروة الاولىياءاورز بدۇار باب صفاء يعنى حضرت شاەولى الله" \_

(محمرا العيل وبلوى: صراط تنقيم (فارى): كمتبه سلفيه، لا جور جسيما)

اَبِعلم غیب کے متعلق سراج الہندشاہ عبدالعزیز محدّ ث دہلوی کا بیان بھی پڑھ لیجئے ، وہ فرماتے ہیں: ''موجوداتِ نِفس الامریہ پراطلاع خواہ وہ لوتِ محفوظ کے نقوش کا مطالعہ کرنے سے حاصل ہویا اس کے بغیر، بہر صورت اللہ تعالیٰ کے ولیوں کو حاصل ہے، اور لوتِ محفوظ کے نقوش کا مطالعہ بعض اولیاء کرام سے تو اتر کے ساتھ منقول ہے''۔ (ملخصاً)

(شاه عبدالعزيز محة ث و بلوى تفسير فتح العزيز: ج تتارك الذي بطبع وبلى بص٢٧)

برصغیر پاک وہند کے دیو بندیوں اور لانہ ہموں (غیرمقلدوں) کے امام شاہ اساعیل دہلوی لکھتے ہیں: '' اور اس طرح جب پارسا لوگوں کے قلوب ماسویٰ اللہ سے منہ پھیر لیتے ہیں اور غفلت کے زنگ سے پاک صاف ہوجاتے ہیں تو ان کی مثال آئیزوں کی طرح ہوتی ہے، مثلاً جب کوئی شئے اللہ تعالیٰ کی بارگاہِ اقدس میں مقدر

## ہوتی ہے تواسے اکثر صالحین واقع ہونے سے پہلے ہی نیندیا بیداری میں دیکھ لیتے ہیں'۔

#### (محراساعيل وبلوى: صراط شقيم (فارى) بمطبوعه مكتبه سلفيه، لا جور بص ٢٥٠)

مولوى انورشاه كشميرى ديوبندى لكهي بين

'' پھر جاننا چاہئے کہ اولیاء کرام جن چیز وں کواس دنیا میں موجود ہونے سے پہلے ہی دیکھ لیتے ہیں ان اشیاء کا بھی ایک شم کا وجود ہوتا ہے، جیسے حضرت بایزید بسطا می ایک مدرسہ کے پاس سے گزرر ہے تھے اور ہوا جھونکا آیا تو فر مایا اس ہوا میں مجھے اللہ تعالیٰ کے کامل بندے کی خوشبومسوس ہوتی ہے، چنانچہ وہاں سے شخ ابوالحن خرقانی پیدا ہوئے، اور جسیا کہ حضور نبی کریم مظافیظم نے فر مایا! میں یمن سے اللہ تعالیٰ کی خوشبو پاتا ہوں، چنانچہ وہاں سے حضرت اولیس قرنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ پیدا ہوئے'۔

### (محمدانورشاه شميري فيض الباري: مطبعه تخازي ، قابره: ج١١٠س١٨١)

ا یک منصف مزاج قاری سے اُمید ہے کہ وہ ان نصوص کو د یکھنے کے بعد جوآیاتِ مبار کہ ،احادیث طیبہاوراہل سنت اور دیو بندیوں غیر مقلدوں کے اماموں کے اقوال سے پیش کی گئیں ، یہ فیصلہ کرے کہ امام احمد رضا ہر بلوی علم غیب کے مسئلہ میں کوئی الگ اور منفر درائے نہیں رکھتے بلکہ ان کی دلیل قرآن وحدیث اور بڑے بڑے جلیل القدر صوفیاء کرام ، فقہائے عظام ، محدثین اور مفسرین کی تصریحات ہیں۔

احسان الہی ظہیر نے جواپی کتاب(البریلویہ) میں بیدعویٰ کیا ہے کہ بیامام احمد رضا کی ایجاد کردہ بدعت ہے اوروہ اس میں منفرد ہیں، قارئین نے خود فیصلہ کرلیا ہوگا کہ کیسا صرتح بہتان ہے اوروہ شخص انصاف کی حدوں کوکس طرح تھلانگ گیا۔

حضرت عبدالله ابن مسعود رضی الله تعالی عندراوی بین که نبی اکرم منگاتیج نفر مایا:

"شین علم کاشپر موں اور ابو بکر اس کی بنیاد بین ،عمراس کی چارد بواری بین ،عثان اس کی حجیت
بین ، اور علی اس کا دروازه بین ، ان چاروں (خلفائے راشدین علیم الرضوان) کے حق میں
کلمہ خیر ہی کہؤ'۔

( حافظشیر و میدین شهر دار دیگیمی: فر دوس الاخبار: مطبوعه بیروت: ج۱:۳ ۲ کـ) کا کا کا